


MANUEL SOUSA JUNIOR 
TAUÃ LIMA VERDAN RANGEL 

(ORGANIZADORES)

RELAÇÕES RELAÇÕES 

ÉTNICO-RACIAIS: ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

VOLUME II

 REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA 

2026



© Dos Organizadores - 2026
Editoração e capa: Schreiben
Imagem da capa: Ana Carolina Fonseca de Menezes (Instagram @anamenezes_art)
Revisão: os autores
Livro publicado em: 02/02/2026             
Termo de publicação: TP0062026

Conselho Editorial (Editora Schreiben):
Dr. Adelar Heinsfeld (UPF)
Dr. Airton Spies (EPAGRI)
Dra. Ana Carolina Martins da Silva (UERGS)
Dr. Cleber Duarte Coelho (UFSC)
Dr. Daniel Marcelo Loponte (CONICET – Argentina)
Dr. Deivid Alex dos Santos (UEL)
Dr. Douglas Orestes Franzen (UCEFF)
Dr. Eduardo Ramón Palermo López (MPR - Uruguai)
Dr. Fábio Antônio Gabriel (SEED/PR)
Dra. Geuciane Felipe Guerim Fernandes (UENP)
Dra. Ivânia Campigotto Aquino (UPF)
Dr. João Carlos Tedesco (UPF)
Dr. Joel Cardoso da Silva (UFPA)
Dr. José Antonio Ribeiro de Moura (FEEVALE)
Dr. Klebson Souza Santos (UEFS)
Dr. Leandro Hahn (UNIARP)
Dr. Leandro Mayer (SED-SC)
Dra. Marcela Mary José da Silva (UFRB)
Dra. Marciane Kessler (URI)
Dr. Marcos Pereira dos Santos (FAQ)
Dra. Natércia de Andrade Lopes Neta (UNEAL)
Dr. Odair Neitzel (UFFS)
Dr. Wanilton Dudek (UNESPAR)

Esta obra é uma produção independente. A exatidão das informações, opiniões e conceitos 
emitidos, bem como da procedência das tabelas, quadros, mapas e fotografias é de exclusiva 

responsabilidade do(s) autor(es).

Editora Schreiben
Linha Cordilheira - SC-163
89896-000 Itapiranga/SC
Tel: (49) 3678 7254
editoraschreiben@gmail.com
www.editoraschreiben.com

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)

R382    Relações étnico-raciais : reflexões, temas de emergência e educação. Vol. II 
(Reflexões e temas de emergência) / organizado por Manuel Sousa Junior e Tauã 
Lima Verdan Rangel. – Itapiranga : Schreiben, 2026.
224 p. ; il. ;  e-book ; 16 x 23 cm.
Inclui bibliografia e índice remissivo 
E-book no formato PDF.
ISBN: 978-65-5440-625-3 versão impressa]
EISBN: 978-65-5440-624-6 [versão digital]
DOI: 10.29327/5778955
1. Relações étnico-raciais. 2. Racismo — Aspectos sociais. 3. Educação. 4. 
Diversidade cultural. 5. Inclusão social. I. Sousa Junior, Manuel. II. Rangel, Tauã 
Lima Verdan. III. Título.

CDD 305.8

Bibliotecária responsável Juliane Steffen CRB14/1736



SUMÁRIO

APRESENTAÇÃO.......................................................................................5
Manuel Alves de Sousa Junior
Tauã Lima Verdan Rangel

PREFÁCIO...................................................................................................9
Milton do Rosário da Cruz Rosalino

INTRODUÇÃO..........................................................................................13
Taís de Carvalho

A MINHA CAPA TEM APARÊNCIA ANTIRRACISTA, 
MAS O MEU INTERIOR É COLONIZADO!............................................15

Taís de Carvalho
Maria Simone Euclides
Heloísa Raimunda Herneck

ENTRE SOM E RESISTÊNCIA: ANÁLISE CRÍTICA DE THIS IS NOT 
AMERICA PARA A EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA................................26

Francisca Lara Ribeiro Oliveira
Isnária Jamily da Cruz Silva
Francini Castilha do Nascimento

A(S) ÁFRICA(S) INVENTADAS: MITOS, A-HISTÓRIAS E O SILÊNCIO 
IMPOSTO PELAS NARRATIVAS COLONIAIS........................................39

Paulo Anós Té
Tania Micheline Miorando
Julinho da Silva

ENTRE AGENCY E LOCATION: 
UMA INTRODUÇÃO AO CONCEITO DE AFROCENTRICIDADE.......54

Maurício Silva

ENTRE CABOCLOS E PARDOS: 
A HERANÇA INDÍGENA NA DEMOGRAFIA PARAENSE...................70

Leonardo Rafael Leite da Rocha

MEMÓRIA E REDENÇÃO: A LITERATURA COMO 
RESGATE DAS VOZES DAS MULHERES NEGRAS...............................87

Meline Débora Oviedo de Freitas Lima
Ewerton Batista-Duarte



NARRATIVAS ENTRECRUZADAS: IDENTIDADES E MEMÓRIAS 
NA HISTÓRIA DE SANTA CRUZ DO SUL/RS......................................104

Yasmin Daniella D’Avila

ESTUDO SOBRE A MIGRAÇÃO DE JOVENS QUILOMBOLAS 
NA COMUNIDADE SUÇUARANA EM PIRIPIRI, PIAUÍ......................119

Francisco das Chagas Barroso Uchôa
Marilha Vieira de Brito

ENTRE MOCAMBO E PONTE NOVA: 
REVERBERAÇÕES DAS ANTIGAS FAZENDAS ESCRAVISTAS..........134

Domingos Dutra dos Santos
Dalyson de Carvalho Viana
Wraydson Silva Sousa

MAPEAMENTO DIGITAL DAS REPRESENTAÇÕES DE 
MARIELLE FRANCO: UMA ANÁLISE DE JORNAIS ONLINE
ENTRE OS ANOS DE 2018 – 2022...........................................................148

Angela Maria Ribeiro da Silva
Francisca Márcia Costa de Souza

SERÁ QUE LELÊ GOSTA DO QUE VÊ? 
ANÁLISE SOBRE UM RELATO DE EXPERIÊNCIA 
UTILIZANDO A LITERATURA INFANTIL...........................................166

Fernanda Dias Maciel

ESTIGMA DA MENORIDADE RACIAL: 
A NECESSIDADE DE UMA PROTEÇÃO RACIALIZADA 
NO ESTATUTO DA CRIANÇA E DO ADOLESCENTE.........................173

Milton do Rosário da Cruz Rosalino
Ricardo Alexandre da Cruz

COMENSALIDADE, CULTURA E HÁBITOS ALIMENTARES 
TRADICIONAIS EM DIÁLOGO: PENSAR A DIMENSÃO 
CULTURAL-SIMBÓLICA DO DIREITO À ALIMENTAÇÃO................189

Gabriel Rodrigues Thiengo
Tauã Lima Verdan Rangel

SOBRE OS ORGANIZADORES..............................................................217

ÍNDICE REMISSIVO................................................................................219



5

APRESENTAÇÃO

No volume 1 desta coleção, publicado em 2022, trouxemos nas capas 
algumas pinturas que retratam o povo do Brasil. São elas: “A Redenção de 
Cam” do artista Modesto Brocos (1895). O quadro encontra-se no Museu de 
Belas Artes do Rio de Janeiro e tem 199x166cm. Esta obra marcou uma geração 
de intelectuais que almejavam o branqueamento da população brasileira; A 
obra intitulada “Zumbi” de Antônio Parreiras (1927), que ilustra o ícone da 
resistência negra nacional. Zumbi nasceu em 1655, no Quilombo dos Palmares, 
o maior e mais duradouro quilombo do período colonial brasileiro, localizado 
na Capitania de Pernambuco, atual região da cidade de União dos Palmares, 
em Alagoas; “Mãe Preta”, que foi pintada no ano de 1912, pelo artista Lucílio 
de Albuquerque (1877-1939). O quadro encontra-se no Museu de Arte da Bahia 
e tem 180x130cm e; “Preta Quintadeira”, executada, por volta de 1893 a 1905, 
pelo artista Antonio Ferrigno (1863-1940), com dimensão de 181x126cm. No 
Brasil do século XIX, o termo “quintadeira” era empregado para designar as 
negras vendeiras, também denominadas de “negras do tabuleiro”, que ocupavam 
diversos espaços da cidade, vendendo alimentos.

Para os volumes 2 e 3, lançados simultaneamente no início de 2026, 
apresentamos uma imagem que representa as relações realizadas entre a 
diversidade de pessoas em uma população e que a partir das interações entre 
eles, age o Micropoder da branquitude. 

O Micropoder da Branquitude é um conceito aqui descrito para nomear 
esse segmento do biopoder que atua por intermédio da subjetividade nas relações 
humanas em prol da branquitude. Esse micropoder atua, principalmente, nas 
microrrelações de forma capilar, atingindo toda a sociedade por meio de signos 
não verbais (Sousa Junior, 2025). Tal como o pacto narcísico da branquitude 
(Bento, 2002; 2022), esse micropoder atua com um discurso não verbal e 
silencioso, que Foucault (2008) define como práticas discursivas. Estas formam 
“um conjunto de regras anônimas, históricas, sempre determinadas no tempo 
e no espaço, que definiram, em uma dada época e para uma determinada área 
social, econômica, geográfica ou linguística, as condições de exercício da função 
enunciativa” (Foucault, 2008, p. 133).

Os micropoderes, embora menos perceptíveis do que o poder do Estado, 
por exemplo, têm um grande poder de ação sobre os corpos dos indivíduos. Os 
micropoderes são os poderes exercidos pelos pais, professores, pastores, fiscais, 



6

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

agentes públicos, porteiros, dentre outros, ou seja, pessoas que têm algum tipo de 
poder (ainda que mínimo) em alguma relação humana e que atuariam, na visão 
foucaultiana, para impor uma disciplina social, ou seja, para Foucault (2021), 
onde há pessoas, há relações de poder que atuam como “uma disseminação de 
micropoderes, uma rede de aparelhos dispersos, sem aparelho único, sem foco 
nem centro, e uma coordenação transversal de instituições e de tecnologias” 
(Foucault, 2021, p. 253).

Foucault (2021) apresenta que os mecanismos de controle social em 
função dos micropoderes são mais racionalizados e menos visíveis. Apesar 
de menos visíveis, são mais eficientes na atuação. O caráter físico do termo 
foucaultiano aponta que não é só na base mental ou ideológica que o poder se 
insere, mas também nos corpos dos sujeitos e em suas relações entre si. A figura, 
que compõe as três capas como um mosaico, demonstra como é a atuação do 
Micropoder da Branquitude: “quando penso na mecânica do poder, penso em 
sua forma capilar de existir, no ponto em que o poder encontra o nível dos 
indivíduos, atinge seus corpos, vem se inserir em seus gestos, suas atitudes, seus 
discursos, sua aprendizagem, sua vida quotidiana” (Foucault, 2021, p. 215).

Segundo Foucault (2021), o poder não emana de um centro, mas se 
manifesta nos indivíduos, por meio de microrrelações. Além disso, esses 
poderes estão sempre produzindo novas articulações, que estão relacionadas à 
produção de saberes e à constituição dos sujeitos. O racismo de Estado também 
pode estar presente nas ações relacionadas à branquitude por intermédio desses 
modos de subjetivação na constituição dos indivíduos para definir, em termos 
biopolíticos, quem deve viver, quem deve morrer, que mortes devem e podem ser 
normalizadas, que corpo pode ser violentado sem gerar uma comoção nacional, 
dentre outras questões relacionadas.

Bento (2002, p. 47, grifo nosso) destaca que “a racialidade do branco é 
vivida como um círculo concêntrico: a branquitude se expande, se espalha, se 
ramifica e direciona o olhar do branco”. É justamente nesse espalhar e ramificar 
que o Micropoder da Branquitude atua por meio da subjetividade. Em sua tese de 
doutorado, Bento (2002) defendeu o conceito de pacto narcísico da branquitude, 
demonstrando que existe uma união dos brancos para defender e manter seus 
privilégios raciais por meio de um acordo silencioso não verbalizado.

Schucman (2012, p. 23) assinala que para se compreender a branquitude 
“é importante entender de que forma se constroem as estruturas de poder 
concretas em que as desigualdades raciais se ancoram. Por isso, é necessário 
entender as formas de poder da branquitude, onde ela realmente produz efeitos 
e materialidades”. Desse modo, o Micropoder da Branquitude é aqui descrito 
como uma dessas formas de poder, que também se justifica no fato de que, para 



7

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Foucault, o poder não deve ser analisado no nível da intenção ou da decisão, 
mas deve ser estudado “do lado de sua face externa, no ponto em que ele está em 
relação direta e imediata com o que se pode denominar, muito provisoriamente, 
seu objeto, seu alvo, seu campo de aplicação, no ponto, em outras palavras, em 
que ele se implanta e produz seus efeitos reais” (Foucault, 2010, p. 25).

Isto posto, eis aqui a contribuição de dezenas de pesquisadores de todo 
o país para a as relações étcnio-raciais no Brasil, além de seus atravessamentos 
sociais sobre reflexões, temas de emergência e educação. O volume 1, publicado 
em 2022, trouxe 31 capítulos. Os volumes 2 e 3 apresentam um total de 32 
capítulos que discorrem sobre os mais variados temas ligados às questões raciais, 
como, por exemplo, desde as mais variadas vertentes relacionadas à educação 
até os mais diversos temas sociais.

O Volume II, relacionado às reflexões e temas de emergência, traz 13 
capítulos sobre como as questões raciais dialogam com os diversos aspectos 
da sociedade e os desafios enfrentados pelas relações étnico-raciais no Brasil. 
Antirracismo, resistência, narrativas coloniais, afrocentricidade, herança indígena 
no Pará, literatura negra, memória, migração de jovens quilombolas, fazendas 
escravistas, representações de Marielle Franco em jornais, literatura infantil, 
reflexões sobre o Estatuto da Criança e do Adolescente e hábitos alimentares 
tradicionais são temas de excelentíssimos capítulos que você encontra na obra. 

O Volume III, apresenta temas relacionados com a educação, contém 
19 capítulos em que as questões raciais atravessam a educação de diversas 
formas, tanto nos bancos escolares quanto na subjetivação. Assim, os capítulos 
compreendem uma multiplicidades de olhares sobre as questões raciais, a 
exemplo de uma reflexão sobre como denegrir a educação, relações étnico-
raciais na educação infantil, ensino fundamental, ensino médio, educação de 
jovens e adultos, projetos escolares, evasão escolar, ensino superior, educação 
profissional e tecnológica, educação decolonial, interseccionalidade na 
educação, extensão universitária, saberes tradicionais e educação intercultural, 
formação de professores, identidade, memórias e comunidades. 

A partir de matizes diversificados, heterogêneos e perspectivas crítico-
reflexivas, os debates promovidos neste livro trazem à tona, enquanto elemento 
central a reunir os diálogos entre os autores, os desafios que circundam e 
localizam as questões raciais no Brasil. Tal como os capítulos que constituem as 
duas unidades em que a obra se encontra organizada, há que se reconhecer que a 
temática é complexa e, ao mesmo tempo, multifacetada, compreendendo os mais 
diversos segmentos e produzindo uma série de despertamentos que fazem pensar 
acerca da construção das relações de poder no Brasil contemporâneo, enquanto 
um projeto de opressão e de exploração de determinados grupos étnicos.



8

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Sobre a educação, em sua vertente libertadora, parafraseamos Paulo Freire: 
“Quando a educação não é libertadora, o sonho do oprimido é ser o opressor”. Por 
mais educação, por uma educação libertadora, avancemos! Liberte-se!  Boa leitura!

Manuel Alves de Sousa Junior
Doutor em Educação pela UNISC, Biólogo e Historiador,

MBA em História da Arte, Especialista em Confluências africanas e afro-
brasileiras e as relações étnico-raciais na educação. Professor do IFBA - Campus Lauro 

de Freitas. Membro do Grupo de Pesquisa Identidade e Diferença na Educação/UNISC.
Colunista do @soteroprosa 

Tauã Lima Verdan Rangel
Estudos Pós-Doutorais em desenvolvimento junto ao Programa de Pós-

Graduação em Políticas Sociais da UENF. Estudos Pós-Doutorais em Sociologia 
Política pela UENF. Doutor e Mestre em Ciências Jurídicas e Sociais pela UFF, 

Bacharel em Direito e Licenciado em Pedagogia. Bolsista da Fundação de Amparo à 
Pesquisa do Espírito Santo (FAPES). Pesquisador e Docente Universitário vinculado à 

Faculdade de Direito de Cachoeiro de Itapemirim (FDCI).

REFERÊNCIAS

BENTO, Maria Aparecida Silva. O pacto da branquitude. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2022. 148 p.

BENTO, Maria Aparecida Silva. Pactos narcísicos no racismo: branquitude 
e poder nas organizações empresariais e no poder público. 2002. 185 f. Tese 
(Doutorado) - Curso de Doutorado em Psicologia, Instituto de Psicologia, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2002.

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. 7 ed. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2008c (1969). 236 p. Tradução de Luiz Felipe Baeta Neves.

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. 11 ed. São Paulo: Paz e Terra, 2021 
(1979). 431 p. Organização, introdução e revisão técnica de Roberto Machado.

SCHUCMAN, Lia Vainer. Entre o “encardido”, o “branco” e o 
“branquíssimo”: raça, hierarquia e poder na construção da branquitude 
paulistana. 2012. 122 f. Tese (Doutorado) - Curso de Doutorado em Psicologia, 
Instituto de Psicologia, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2012.

SOUSA JUNIOR, Manuel Alves de. “Branco com branco, preto com preto”: 
contribuições da educação eugênica para a branquitude no Brasil (1909-1945). 
2025. 329 f. Tese (doutorado) - Educação, Programa de Pós-Graduação em 
Educação, Universidade de Santa Cruz do Sul, Santa Cruz do Sul, 2025.



9

PREFÁCIO

Sou correligionário do dr. Martin Luther King Jr. quando ele escreveu 
que “a injustiça em algum lugar constitui uma ameaça à justiça em toda parte.” 
(King, 2014, p. 228). Assim, entendo que cada autor e cada autora, ao escrever e 
publicar os seus artigos neste livro, buscou uma forma de combater as injustiças 
que permeiam as diversas dimensões das relações étnico-raciais na sociedade 
brasileira. As relações étnico-raciais no Brasil foram fundadas na violência física 
e psicológica do homem branco contra os/as negros/as e indígenas, contexto 
em que o colonizador dominava os corpos e mentes dos/as colonizados/as. 
Inicialmente, o homem branco dominou e escravizou os povos originários deste 
território, subjugando homens, mulheres e crianças indígenas. As mulheres e 
crianças indígenas, além de escravizadas, foram estupradas amiúde, por isso 
“não há mulher indígena ‘pega no laço’! Há a mulher indígena que foi e é 
ameaçada, capturada, violentada, escravizada. Ela é a representação de uma 
luta silenciosa, que perdura há séculos” (Pachamama, 2018, p. 11).

Os pretos e pretas foram traficados das diversas regiões do continente 
africano e escravizados neste território nomeado de americano. Os dados 
analisados por diversos pesquisadores indicam que quase 12 milhões de cativos 
foram enviados pelo tráfico transatlântico para as Américas e cerca de 5 milhões 
desembarcaram em terras brasileiras (Slave Voyage, 2025). Os homens pretos 
foram utilizados para o trabalho físico, e as mulheres e crianças pretas, além 
do trabalho físico, foram exacerbadamente estupradas pelo homem branco. 
No período colonial, constatamos as diversas atrocidades fomentadas pelo 
colonizador contra os povos dominados. Muitos homens pretos, indígenas e 
mestiços foram dizimados, considerando que, na guerra colonial, era comum 
matar os homens e deixar mulheres e crianças, pois, contra elas, os colonizadores 
utilizavam violências sexuais e a capacidade de produzir prole mestiça para servir 
a seus interesses coloniais. De fato, quando o homem branco estupra as mulheres 
indígenas e negras, mostra que “o triunfo sexual sobre a mulher do outro é uma 
forma não só de degradação dela como uma forma de desvirilizar os homens 
não brancos, vistos como incapazes de proteger as mulheres de seu grupo étnico-
racial” (Restier, 2024, p. 34). Portanto, podemos constatar que muitos mestiços no 
Brasil foram produto do estupro sistemático cometido pelo homem branco contra 
mulheres indígenas e negras no período colonial, razão pela qual “costuma dizer-
se que a civilização e a sifilização andam juntas: o Brasil, entretanto, parece ter-se 
sifilizado antes de se haver civilizado” (Freire, 2003, p. 110).



10

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Dessa forma, “a guerra colonial e a conquista de novos territórios pelos 
europeus foram basicamente um empreendimento masculino” (Restier, 2024, 
p. 34), ou seja, a invasão deste território foi realizada pelo homem branco 
e, ao vencer os povos indígenas e africanos, entendia que “o homem branco 
conquistador teria o direito de exercer seu domínio pelo simples fato de ser o mais 
forte.” (Restier, 2024, p. 34). É no entrelaçamento entre as violências do homem 
branco e as resistências dos povos indígenas e negros que inicio as reflexões sobre 
as relações étnico-raciais no Brasil, uma vez que ainda hoje o mal causado no 
processo de invasão branca produz privilégios para seus descendentes brancos/
as e prejuízos para os não-brancos/as. Ser preto/a, indígena ou mestiço/a em um 
país dominado pelo homem branco não é fácil; é ser humilhado constantemente 
pelo racismo estrutural. Por isso, tornam-se fundamentais os trabalhos presentes 
neste livro, pois discutem temas urgentes que não podem mais ser adiados.

As pesquisas sobre relações étnico-raciais apresentadas neste livro 
constituem reflexões que acreditam em mudanças socio-raciais a partir da 
educação. É a partir dela que as próprias pesquisas são realizadas, de modo que 
um dos mecanismos mais poderosos no combate ao racismo é o conhecimento. 
Para superarmos as relações étnico-raciais baseadas no racismo, é importante 
educarmo-nos: o branco/a deve se educar para não ser racista, e o preto/a ou 
mestiço/a para não reproduzir o racismo. A existência do racismo nas diversas 
dimensões sociais é um dos elementos que tornam esse combate mais complexo, 
pois sobrepujar um sistema de opressão racial tão sofisticado e cruel como o 
brasileiro demanda elevado nível de ativismo. Ativismo antirracista é o que o 
leitor encontrará em cada artigo deste livro. Aqui temos importantes intelectuais 
das relações étnico-raciais que investiram tempo e energia para apresentar estudos 
sobre a dinâmica racial no Brasil. Esses estudos apontam o que deve ser superado 
nas relações étnico-raciais injustas para que se tornem equânimes. Cada escritor/a 
que se dedica às pautas raciais partilha o mesmo sonho que o dr. Martin Luther 
King Jr., e cada página deste livro é um degrau rumo à sua realização.

Acredito que, até alcançarmos uma sociedade verdadeiramente 
antirracista, teremos de enfrentar muitos desafios, mas, “felizmente, a história 
não apresenta problemas sem produzir soluções” (King, 2020, p. 44). Cada 
pessoa que se mobiliza na militância antirracista está plantando uma semente 
para um mundo antirracista, e quem é verdadeiramente antirracista sabe 
como essa luta é árdua, pois “sabemos, através da dolorosa experiência, que a 
liberdade nunca é dada voluntariamente pelo opressor; ela deve ser exigida pelos 
oprimidos” (King, 2020, p. 91). Vencer o racismo não é fácil, contudo, “se as 
crueldades inexprimíveis da escravidão não puderam nos impedir, a oposição 
que enfrentamos agora certamente fracassará” (King, 2020, p. 103).



11

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Corroboro que “o tempo e a ação são professores” (King, 2020, p. 51) e 
que “um movimento social que só move as pessoas é apenas uma revolta. Um 
movimento que muda tanto as pessoas quanto as instituições é uma revolução.” 
(King, 2020, p. 130). Revolução é o que cada um de nós que escrevemos, refletimos 
e meditamos sobre as relações étnico-raciais no Brasil estamos fomentando. 
Cada capítulo aqui escrito é uma revolução, e “esta Revolução é genuína porque 
nasceu do mesmo ventre que sempre dá origem á grandes revoltas sociais – o 
ventre das condições intoleráveis e situações insuportáveis” (King, 2020, p. 144).

Agradeço o ensejo de escrever este prefácio e de contribuir com reflexões 
acerca de um tema tão essencial para a sociedade brasileira, que é o das relações 
étnico-raciais, concordando que “é importante entender a história que está 
sendo feita hoje, porque ainda há mais por vir” (King, 2020, p. 24). Os ativistas 
antirracistas entendem que “o que precisamos hoje em dia no mundo é de um 
grupo de homens e mulheres que defendam o que é certo e se oponham ao 
que é errado, onde quer que seja. Um grupo de pessoas que tenham percebido 
que algumas coisas são erradas, ainda que jamais tenham acontecido com elas” 
(King, 2014, p. 49). Creio que você, caro leitor, também acredita que “teremos 
de nos arrepender nesta geração não somente das palavras e ações odiosas dos 
maus, mas também do silêncio estarrecedor dos bons” (King, 2014, p. 237). É por 
isso que somos antirracistas: para não aceitarmos as injustiças e preservarmos a 
esperança de que “nosso objetivo final deve ser a criação de uma comunidade de 
amor” (King, 2014, p. 172).

Milton do Rosário da Cruz Rosalino
Pedagogo pela Universidade Federal de Viçosa. 

Graduando em História pela Universidade Federal de Ouro Preto. 
Coordenador do GERAR (Grupo de Estudos para as Reflexões Antirracistas) na UFOP.

REFERÊNCIAS

FREIRE, Gilberto. Casa-Grande e Senzala: formação da família brasileira 
sob o regime da economia patriarcal. 48 ed. São Paulo: Global, 2003. 
Apresentação de Fernando Henrique Cardoso.

KING, Martin Luther. A autobiografia de Martin Luther King. 1 ed. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2014. Organização de Clayborne Carson. Tradução de Carlos 
Alberto Medeiros.

KING, Martin Luther. Por que não podemos esperar. São Paulo: Faro 
Editorial, 2020. Tradução de Sarah Pereira.



12

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

PACHAMAMA, Aline Rochedo. Guerreiras M’baima miliguapy: 
mulheres indígenas na cidade. Mulheres indígenas na aldeia. Rio de Janeiro: 
Pachamama, 2018.

RESTIER, Henrique. O Duelo Viril: confrontos entre masculinidades 
no Brasil mestiço. In: Diálogos contemporâneos sobre homens negros e 
masculinidades. Henrique Restier da Costa Souza e Rolf  Malungo Ribeiro de 
Souza (organizadores). 2 ed. São Paulo: Hucitec, 2024. p. 25-49.

SLAVE VOYAGE. Estimates. 2025. Disponível em: https://www.
slavevoyages.org/assessment/estimates. Acesso em: 23 nov. 2025.



13

INTRODUÇÃO

Em meio às chuvas e ao calor intenso de novembro, recebi o convite para 
escrever esta introdução. As mudanças climáticas que atravessaram a semana 
pareciam dialogar com as transformações que eu mesma vivia: as comemorações 
da conclusão do mestrado e as diversas formações e reflexões promovidas em razão 
da Semana da Consciência Negra. Foi nesse cenário de movimento, celebração e 
consciência que surgiram as palavras que agora apresento a você, leitor(a).

Estamos em uma estrada estreita e com diversos pedregulhos que já foram 
rochas, mas que nossos(as) ancestrais, com sua expertise, buscaram lapidá-las. 
Sendo assim, temos um compromisso com os(as) nossos(as) ancestrais e com 
o futuro da sociedade de trabalhar para que esses pedregulhos desapareçam de 
nossas vidas!

Buscando somar a essa missão, sinto a obrigação de dialogar sobre essa 
luta na contemporaneidade. O Movimento Negro tem lutado por melhorias e 
por uma educação que valorize as pessoas negras bem como as suas diversas 
histórias. Para que isso aconteça, precisamos aprender sobre os nossos(as), bem 
como sobre as leis que garantem os direitos e deveres da sociedade. 

Em dezembro de 2023, o presidente Luiz Inácio Lula da Silva sancionou 
a Lei nº 14.759 que instituiu a data 20 de novembro como feriado do Dia 
Nacional de Zumbi e da Consciência Negra. É apenas o segundo ano em que 
esta data se consolida como feriado no país. No entanto, é perceptível que 
parte da população não reconhece sua importância e, por vezes, desrespeita a 
legislação, pois ao sair pela cidade, observei que muitos serviços não essenciais 
continuaram funcionando, revelando o quanto ainda precisamos avançar na 
compreensão coletiva sobre o significado histórico e político deste dia.

Além desse exemplo do setor comercial, temos também os diálogos 
tecidos nas redes sociais. É comum muitas pessoas, principalmente as não negras, 
postarem frases rasas para mostrar que apoiam a causa das pessoas negras, mas 
ressalto: precisamos de mais do que isso! Precisamos que esse apoio aconteça 
o ano inteiro e que ele seja incorporado à rotina das pessoas e das instituições. 

Os capítulos deste livro foram construídos com o rigor científico por 
pesquisadores e pesquisadoras comprometidos(as) com o desenvolvimento da 
sociedade e da ciência a fim de somar a essa luta. Cada palavra apresentada nasce 
do desejo de fortalecer a luta por equidade, justiça e conhecimento, oferecendo 
contribuições que dialogam com os desafios do nosso tempo e ampliam as 
possibilidades de transformação coletiva.



14

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Estamos em permanente transformação. Como sujeitos capazes de 
aprender constantemente, exercemos o livre arbítrio para mudar as nossas 
trajetórias. É a partir desse movimento que reafirmo a importância de refletirmos 
sobre as questões étnico-raciais como um passo indispensável para a construção 
de mudanças individuais e coletivas. 

Obras científicas que valorizam as leis e as relações étnico-raciais e que nos 
ensinam a esperançar (hooks, 2021) e a transgredir (hooks, 2017) desempenham 
um papel essencial nesse processo. Que este livro possa integrar a formação 
de professores(as) e de toda a comunidade escolar, contribuindo para fortalecer 
práticas educativas e comprometidas com a equidade, a justiça social e dignidade 
humana. 

A formação é um ato político. Nós somos regidos por diversas políticas, 
sejam elas públicas, institucionais ou de convivência, que moldam nossas 
práticas e percepções. Por isso, faz-se importante nos conectar aos conteúdos 
que visam a melhoria da sociedade por meio das relações étnico-raciais a fim de 
que não nos esqueçamos deste compromisso ético que nos orienta a promover 
o bem comum. A partir dessa concepção, desejo que os conteúdos desta obra 
sejam para você uma semente capaz de provocar diversas reflexões e mudanças 
a favor do progresso da educação brasileira e da nossa sociedade. Boa leitura! 

Taís de Carvalho
Mineira do interior 

Mestre em Educação pela Universidade Federal de Viçosa. 
Professora de Educação Física na educação básica há 11 anos.

REFERÊNCIAS

BRASIL. Lei 14.759, de 21 de dezembro de 2023. Declara feriado nacional 
o Dia Nacional de Zumbi e da Consciência Negra. Diário Oficial da União: 
seção 1, Brasília, DF, ano 161, n. 243, p. 1, 22 dez. 2023. 

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática de liberdade. 
São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2 ed. 2017. Tradução Marcelo 
Brandão Cipolla.

hooks, bell. Ensinando comunidade: uma pedagogia da esperança. São Paulo: 
Editora Elefante, 2021. 



15

A MINHA CAPA TEM APARÊNCIA ANTIRRACISTA, 
MAS O MEU INTERIOR É COLONIZADO!

Taís de Carvalho1

Maria Simone Euclides2

Heloísa Raimunda Herneck3

INTRODUÇÃO

O espaço escolar é um ambiente em que todos(as) somos convidados(as) 
a viver e a aprender com as diferenças. Nas escolas públicas, o acesso e a 
permanência são regidos pela democracia e sua diversidade, maior do que 
nas escolas privadas, as torna espaço científico abundante. Certamente essa 
diversidade encontrada pode e deve contribuir na construção de políticas 
públicas que visam a melhoria de toda a sociedade. 

Além dos sujeitos da escola temos a oportunidade de pesquisar os 
documentos e os materiais didáticos usados no ensino das crianças e adolescentes. 
Um importante e relevante instrumento a ser pesquisado é o livro literário 
das bibliotecas escolares por se tratar de um material que pode auxiliar os(as) 
professores(as) e demais funcionários em práticas educativas. Ademais, eles 
têm um papel social e artístico na formação dos(as) estudantes, afinal, ler um 
livro por meio das palavras ou das imagens é desvendar códigos (Caldin, 2003). 
Sendo assim, o contato com os livros é uma oportunidade de os seres humanos se 
conectarem com a verdade, com as diversas histórias e com a sua ancestralidade.

Segundo Caldin (2003, p. 47), “a escritura se configura como um meio 
transmissor de informação, a leitura se configura como um meio de aquisição 
do que se passa ao redor do homem. A leitura é, portanto, um ato social, e 
como tal, uma questão pública”. Assim, ela contribui para que o conhecimento 
seja expandido entre as pessoas. Além de ser usada para desvendar e divulgar a 
ciência, a leitura também tem o poder de contribuir para o desenvolvimento dos 

1	 Mestre em Educação pela Universidade Federal de Viçosa. Professora da educação básica 
no município de Viçosa-MG. E-mail: taisdec@gmail.com.br.

2	 Doutora em Educação, Docente do Programa de Pós-graduação em educação da Univer-
sidade Federal de Viçosa. E-mail: maria.euclides@ufv.br.

3	 Doutora em Educação, Docente do Programa de Pós-graduação em educação da Univer-
sidade Federal de Viçosa. E-mail: hherneck@ufv.br.  



16

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

valores civilizatórios (Trindade, 2010) e pode ser usada em momentos de lazer 
e até mesmo como uma ferramenta capaz de salvar vidas por meio de enredos 
envolventes. Somada à educação e às políticas sociais, a prática da leitura pode 
ser usada como um importante meio de ascensão social por algumas pessoas. 
Bem, para que tudo isso aconteça, os livros devem ter narrativas capazes de 
incentivar um imaginário social positivo dos personagens e das pessoas negras 
(Gomes, 2005). 

Os enredos paradidáticos infanto-juvenil podem ensinar as crianças e 
os(as) adolescentes sobre os conflitos da sociedade, as fragilidades dos seres 
humanos e servem para contextualizar fatores socioeconômicos e políticos 
(Caldin, 2003). Por intermédio desse material, os autores(as) conseguem 
explicar de forma didática como o mito da democracia racial prejudica a vida 
das pessoas negras (Bento, 2022).

Precisamos dialogar sobre como a literatura representa as pessoas e os 
personagens negros(as). Para isso nos perguntamos: Onde os livros literários estão 
colocando as pessoas negras? Esse lugar de representatividade é positivo? Esses 
enredos contribuem para que as crianças e adolescentes negros(as) se sintam 
confortáveis e orgulhosos dos seus ancestrais? Em sua pesquisa de doutorado, 
a autora Ana Célia Silva dialoga sobre a presença dos(as) negras(as) nos livros 
didáticos de língua portuguesa no ensino fundamental. De acordo com a autora, 
o contato com este instrumento pode ser um divisor de águas para a construção da 
identidade das crianças e adolescentes negros(as). Ela esclarece que  

[...] essas mudanças podem concorrer, em grande parte, para a construção 
da autoestima e autoconceito da criança negra, para a aceitação e 
integração com as crianças pertencentes à sua raça/etnia, uma vez que 
a internalização de uma representação inferiorizada pode produzir a 
autorrejeição e a rejeição ao seu outro assemelhado, bem como para o 
reconhecimento e respeito do negro por parte dos indivíduos de outras 
raças/etnias (Silva, 2011, p. 13).

Além de ser um importante dispositivo na formação das pessoas negras, o 
livro apresenta um papel de mudança do imaginário social vindo dos não negros, 
ou seja, há uma aproximação entre as raças e uma desconstrução do papel do 
outro. Sendo assim, enquanto sociedade, todos nós nos tornamos próximos e 
abandonamos o não lugar (Silva, 2011). 

A escola é um espaço de perpetuação do racismo onde os(as) negros(as) 
tem contato com uma imagem distorcida dos seus pares e vivem a negação da 
raça. Com todas as fragilidades, a escola deve ser um campo para combate dessa 
violência (Gomes, 2003) e, para isso, a comunidade escolar deve estar atenta aos 
conteúdos desenvolvidos e aos materiais didáticos e paradidáticos que trabalham 
as culturas africanas e afro-brasileiras. 



17

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Ao pesquisar a Representação Social do negro no livro didático, Ana Célia 
Silva (2011) aponta avanços e indica aspectos a serem reescritos e repensados. 
Embora alguns autores e ilustradores se preocupem com a forma de incluir a 
diversidade em suas obras e busquem valorizar a todos(as), independente da 
origem ou dar cor da pele, há nas bibliotecas das escolas livros que não valorizam 
o fenótipo negro. Apesar da obrigatoriedade de trabalhar a cultura africana e 
afro-brasileira nos conteúdos escolares, há ainda escritores e ilustradores que 
não respeitam as características não europeias e não norte-americanas e deixam 
de lado a ancestralidade de boa parte da população brasileira. 

De acordo com Silva (2011), em muitos enredos, os traços fisionômicos 
das pessoas negras não são valorizados, uma vez que algumas obras apresentam 
esses personagens com a pele negra, mas com traços europeus. Se, por um lado, 
há algumas obras que buscam valorizar a cultura afro-brasileira, por outro, há 
ainda alguns ilustradores, escritores e editores que exageram em relação aos 
traços das pessoas negras, pois o fenótipo construído chega a provocar mal-estar 
em quem lê e busca se imaginar na história. Quanto a isso, ressaltamos que um 
livro antirracista deve representar as pessoas negras e contribuir para que elas se 
sintam bem e estimuladas a lutar por conhecimento e por uma vida melhor para 
todos. 

A literatura afro-brasileira que atenda a lei 10. 639/03 deve contribuir 
para a construção da identidade das crianças e adolescentes negros(as). A 
literatura paradidática precisa ser transgressora (hooks, 2017), pois tem o dever 
de permitir que o ser se liberte do colonialismo. Ser antirracista é um dever 
coletivo (Gomes, 2005: Pinheiro, 2023; Silva, 2005; 2011; Tolentino, 2018) e, 
para isso, a literatura paradidática deve estar preparada para atender os anseios 
da contemporaneidade, contribuindo na construção e escolha de instrumentos 
que valorizem todos(as) os povos e/ou pessoas, sem qualquer tipo de segregação. 

Considerando esses apontamentos, faz-se necessário dialogarmos sobre o 
lugar que as pessoas negras têm ocupado na literatura bem como sobre o que ela 
tem feito com essas pessoas. Pensando nos benefícios sociais e emocionais da 
literatura, é relevante problematizar se as construções literárias buscam atender 
a Lei 10.639/03. Ademais, precisamos entender se esse material paradidático 
contribui para que as pessoas negras se reconheçam de forma positiva, para 
que elas desejem pertencer à escola e para que consigam desenvolver um 
sentimento de orgulho e/ou admiração pela consciência do lugar que ocupam 
na afrodiáspora brasileira. 

Este texto é parte da dissertação de mestrado intitulada de Travessias 
antirracistas na educação básica: entre a Literatura e as práticas pedagógicas que teve 
em uma das suas etapas a análise de livros literários para fins de propostas 



18

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

pedagógicas antirracistas. No processo de seleção, elencamos aqueles que não 
eram considerados como antirracistas e o intuito deste texto é problematizá-los 
a fim de contribuir com o debate acerca da literatura antirracista nas escolas.

APONTAMENTOS METODOLÓGICOS 

A pesquisa foi realizada em uma escola pública estadual do interior 
de Minas Gerais. Como parte integrante do estudo, fomos à biblioteca desta 
escola e realizamos uma busca in loco a fim de encontrar livros paradidáticos 
que desenvolvam conteúdos que valorizem a cultura dos povos africanos e 
afro-brasileiros. Numa seleção por meio da capa, foram encontrados 37 livros 
e, após a leitura das informações destes instrumentos paradidáticos, 15 obras 
foram descartadas da pesquisa. Dessa forma, 22 livros foram lidos e analisados, 
sendo treze considerados antirracistas por desenvolver conteúdos que valorizem 
as culturas africanas e afro-brasileiras4 e nove avaliados como não antirracistas. 

De acordo com os critérios metodológicos de inclusão desta pesquisa, 
para ser antirracista, a obra deveria ensinar sobre a relevância das pessoas negras 
para a construção do país. Por intermédio de uma análise crítica, entendemos 
que algumas obras podem reforçar o racismo e incentivar a educação voltada às 
bases europeias. Ao ler e conhecer as obras que aparentam ser antirracistas, mas 
não são, tecemos algumas reflexões e pensamos em um subtítulo que pudesse 
expressar essa conclusão. Assim o denominamos “a minha capa tem aparência 
antirracista, mas o meu interior é colonizado!”.

A leitura aprofundada dos livros e o olhar bem atento à valorização da 
pessoa negra indicaram que, apesar de serem escritos ou usados com a finalidade 
de desenvolver e trabalhar uma pedagogia antirracista, alguns livros não têm 
atingido o objetivo e podem prejudicar o trabalho dos(as) professores(as) bem 
como o desenvolvimento de uma sociedade antirracista.

Os livros que apresentavam personagens negros e com nomes de origem 
africana ou dos países do continente africano sem aprofundar no conteúdo 
da cultura africana não foram caracterizadas como obras antirracistas, pois 
compreendemos que a legitimação da Lei 10.639/03 não está atrelada somente à 
representação das pessoas negras nos espaços. É preciso ir além e exigirmos e/ou 
lutarmos para que a literatura brasileira usada para desenvolver o conhecimento 
desta nação não seja pautada na baixa autoestima ou na desvalorização dos 
corpos, histórias e memórias das pessoas negras.

4	 A análise das obras antirracistas encontradas durante a pesquisa na escola foi publicada 
em julho de 2025, em formato de capítulo do e-book “Educação e questões raciais: pers-
pectivas, diálogos e desafios” com o título “Literatura antirracista: uma análise de obras 
infanto-juvenil de uma escola pública de Minas Gerais”.



19

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

A fim de contribuir com a compreensão das obras e com o entendimento 
sobre o posicionamento adotado, apresentamos um breve resumo dos 
livros e apontamentos críticos das pesquisadoras a fim de contribuir para o 
desenvolvimento do olhar crítico e atento para que, ao ler uma obra ou ao ter 
acesso às mídias que desvalorizam pessoas negras, tenhamos consciência dos 
efeitos negativos que algumas delas podem causar.

Ressaltamos que enredos que não respeitam a realidade e são contados/
recontados por uma visão colonialista e estereotipada tem o poder de destruir 
não somente a memória de um povo ou de uma localidade, mas impede que 
saibamos a verdade e pode alimentar práticas de inferiorização (Adichie, 2019). 
Nesse contexto, histórias mal contadas prejudicam a afirmação de nossas 
histórias, identidades e memórias. Apresentamos, a seguir, os livros analisados 
que não atenderam aos critérios desta pesquisa.

DIALOGANDO COM E SOBRE AS OBRAS DA BIBLIOTECA 
ESCOLAR 

Conhecer a biblioteca da escola pública e pesquisar como a Lei 10.639/03 
está sendo trabalhada na educação básica foi um compromisso que assumimos 
com a formação das crianças e adolescentes do ensino fundamental anos iniciais 
e finais. A fim de dialogar sobre os livros, apresentamos uma breve síntese e, 
posteriormente, analisamos os enredos com base nos critérios construídos na 
pesquisa para identificar se apresentam ou não um posicionamento antirracista. 
Os livros analisados foram: A cachoeira de Paulo Afonso, Aída, Anabela 
Procura e acha mais do que procura, Brinquedos e brincadeiras, Gente de Cor, 
Cor de gente, Histórias africanas, Histórias para boi pensar 3 lendas africanas 
em cordel, História do Brasil, Menina bonita do laço de fita. 

A cachoeira de Paulo Afonso é uma adaptação do poema de Castro Alves, 
abolicionista que ficou conhecido como o poeta dos escravizados. Publicado em 
2018, o livro faz parte do PNLD literário. A obra apresenta um romance entre 
duas pessoas escravizadas, um relacionamento triste que enfrenta as violências 
da colonização brasileira. Por meio da leitura, percebe-se que a narrativa não 
valoriza a cultura e a ancestralidade dos povos africanos e afro-brasileiros.

A segunda obra desta seção é Aída, uma adaptação de uma peça do ano 
1871 que foi publicada no Brasil em 2019 por Rosana Rios. A obra é apresentada 
em forma de história em quadrinhos na qual a personagem central é uma princesa 
escravizada. Notamos que o livro não desenvolve a história do povo e volta-se ao 
triângulo amoroso vivenciado por Aída. Rádames, que é apaixonado por Aída e 
servo do faraó, escraviza a sua amada. A terceira personagem deste triângulo é 
Amneris, apaixonada por Rádames e filha do faraó. Além de ser uma história 



20

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

triste, o enredo demonstra desunião da princesa com a sua família. Excluindo 
o local em que a história acontece e o fato de apresentar os personagens 
escravizados, não há, no enredo, proximidade com os valores do povo africano.

O livro Anabela Procura e acha mais do que procura, publicado por Flávia 
Savary, em 2009, é uma peça teatral que faz parte do PNLD literário. Os 
personagens são coloridos na cor preta tanto na capa quanto no interior do livro, 
o que chamou a atenção na busca inicial. Anabela, a personagem central, está 
à procura da sua filha/boneca e, nessa busca, vive diversas aventuras como a 
passagem por um deserto do Egito e a visita a uma princesa, personagem que 
resolve pular carnaval. Os personagens do livro foram pintados com a tinta preta 
a fim de dar contraste aos adereços pintados com cores vibrantes. Esse estilo 
pode contribuir para que as crianças compreendam que os personagens podem 
ter diversas cores, diferentemente do padrão que muitos ilustradores usam e 
impõem aos leitores. 

Embora este instrumento paradidático desenvolva a cultura do povo 
nordestino e destaque a alegria e algumas festas do povo brasileiro, não há, no 
enredo, menção às pessoas negras nem à cultura africana ou afro-brasileira. 
Os desenhos do livro foram criados para chamar a atenção das crianças e para 
destacar a felicidade do povo nordestino. Tomando por base essas colocações, 
consideramos que ele não se adequou aos critérios da nossa pesquisa. 
Ainda assim, a obra mostrou ser um recurso relevante a ser usado pelos(as) 
professores(as) que objetivam valorizar a cultura e as comemorações locais.

Brinquedos e brincadeiras foi publicado em 2018, por Roseana Marray, e 
apresenta diversos poemas sobre brincadeiras. No poema “Casinha”, ao falar 
das espécies das bonecas, a autora cita que existem bonecas negras. A obra 
apresenta um enredo interessante para a formação das crianças, pois além deste 
poema que cita as diversas cores das bonecas, percebemos, na ilustração da obra 
feita por Cris Eich, que o enredo buscou trabalhar a diversidade dos corpos 
respeitando os fenótipos. No entanto, ressaltamos que somente apresentar 
personagens ou figuras negras sem reconhecer a sua importância e/ou história 
não reflete a valorização da ancestralidade africana. 

O livro Gente de Cor, Cor de gente, do autor Mauricio Negro, foi publicado 
em 2017. Mediada por figuras que podem causar diversas impressões, a leitura 
nos leva a refletir sobre o impacto do conteúdo deste livro na formação das 
crianças. Embora apresente uma diversidade imagética, a obra não pode ser 
considerada um instrumento antirracista. A leitura da obra é feita por imagens 
do rosto de duas pessoas que aparentam ser do gênero masculino. A cada vez 
que viramos as páginas, vemos dois rostos, sempre um negro e um de outra cor. 
Com a mudança das imagens, o autor apresenta que todos os seres humanos 
sentem todas as emoções da mesma forma. É possível concluir, então, que a 



21

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

expressão “gente de cor” era usada de modo pejorativo, assinalando diferenças 
e hierarquias entre negros e não negros. Em outras palavras, “gente de cor” era 
usada como gente diferente, distinta, menos válida.

Durante a análise, consideramos que o conteúdo do livro nos leva a 
acreditar na falácia de que “somos todos iguais” e que, diante da sociedade, não 
há divisão das raças, como se todos sofressem da mesma forma, pensamento 
perpetuado pela branquitude. Contudo, por ter diversas interpretações, a obra 
pode ser um subterfúgio para o discurso da democracia racial e uma obra 
antirracista não pode deixar dúvidas em relação a sua finalidade.

Publicada em 2018 por Ana Maria Machado, Histórias africanas é uma obra 
do PNLD literário. Trata-se de um reconto capaz de desenvolver a imaginação e 
um instrumento lúdico que aborda elementos da natureza que permeiam a cultura 
do povo africano. É perceptível que a autora objetiva desenvolver um enredo 
que atenda a Lei 10.639 ao recontar histórias africanas, porém percebemos, na 
análise, que há um olhar imperial e colonizador na escrita das palavras. Como 
exemplo, citamos o uso do termo “escravos” ao invés de “escravizados” que 
aparece muitas vezes na obra. Ao relacionarmos o conteúdo do livro à realidade 
vivenciada na escola por meio da docência, ressaltamos a necessidade de 
práticas inclusivas e que respeitem a diversidade dos(as) alunos(as). Com os 
livros considerados antirracistas, percebemos que o enredo precisa passar pelo 
processo de descolonização das palavras e pela valorização das pessoas negras. 

O livro Histórias para boi pensar 3 lendas africanas em cordel, publicado em 
2013 por Arlene Holanda, também faz parte do PNLD literário. Escrito em 
formato de cordel, ele apresenta histórias em que todos os personagens do 
contexto são negros. Os nomes dos personagens são de origem africana, eles são 
coloridos na cor marrom e apresentam fenótipos parecidos com os das pessoas 
africanas e afro-brasileiras. Embora apresente características que valorizam 
a cultura dos povos africanos e afro-brasileiros, como a culinária e memória 
dos ancestrais e do povo iorubá (grupo étnico da África ocidental), há no livro 
marcas do colonialismo que busca estereotipar as pessoas negras. 

Em uma das lendas, há uma passagem forte sobre um comportamento 
depreciativo proferido pelos pais do bebê da história. Eles culpam o bebê pela 
maldição da família, xingam a criança de “maldito” e de “criança idiota”. Essas 
agressões verbais foram ditas com o intuito de culpar o bebê pela desgraça da 
família. Uma pessoa negra, principalmente uma criança, jamais se sentirá feliz 
em ler esse enredo que transmite tristeza. Outra reflexão que devemos fazer é 
sobre o lugar em que os personagens negros são colocados. Em alguns enredos 
somos representados como pessoas ruins e incapazes de pertencer aos lugares de 
mais privilégio na sociedade. 



22

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Expondo esse comportamento, questiono: se fosse um bebê não negro, os 
pais iriam maltratá-lo com xingamentos? Iriam provocar e desencadear violências 
física e mental em uma criança? Percebemos, nos livros literários e na arte em 
geral, a necessidade de subalternizar e estereotipar os comportamentos das 
pessoas negras, ou seja, cria-se uma imagem de quem somos para vendê-la e ter 
sucesso no mundo capitalista. Infelizmente, a obra demarca um comportamento 
depreciativo e agressivo entre os personagens negros como se esse comportamento 
fosse recorrente na resolução dos conflitos cotidianos. Além de colocar a 
população negra em lugares subalternizados, o pacto da branquitude corrobora a 
estigmatização das pessoas negras, perpetuando, assim, o imaginário social de que 
as pessoas negras são agressivas (Almeida, 2019; Pinheiro, 2023).

O livro História do Brasil, do autor José Paulo Paes, foi publicado em 
2006 e é uma obra com poesias sobre o Brasil e o povo brasileiro. O exemplar 
retrata o processo da colonização europeia e, dentre tantos, apresenta o poema 
“Palmares”, mas é a única parte do livro que centraliza a história dos negros 
escravizados. O referido poema explica, de forma didática, sobre os quilombos 
e o processo de resistência dos povos negros. Das 48 páginas, somente três são 
dedicadas ao processo de desenvolvimento da cultura afro-brasileira, ou seja, 
nem 10% do livro. 

Para finalizar os apontamentos sobre os livros não antirracistas, 
apresentamos a obra Menina bonita do laço de fita, escrita por Ana Maria Machado 
e publicada pela primeira vez em 1986. A edição encontrada na escola é a sétima 
e foi publicada em 2010. Ressaltamos que essa obra foi e é usada por muitas 
professoras na educação básica, o que contribui para que o enredo esteja presente 
na memória de muitas pessoas negras. Assim, em muitas escolas, este livro foi 
por muito tempo um instrumento da luta antirracista e(ou) da representatividade 
negra. Com a influência do Movimento Negro e com os estudos que buscam 
contribuir para o fim do racismo, temos evoluído e optamos por narrativas que 
se preocupam com o bem viver de todos e com a evolução das pessoas.   

Durante o enredo, para justificar a cor da menina negra, a autora compara 
a criança aos alimentos da cor preta. Apesar de não ter fundamento científico 
em relação à constituição dos seres humanos e a cor dos alimentos, essa é uma 
prática presente no cotidiano das crianças negras. Outro ponto a ser refletido é 
sobre uma criança negra passar por questionamentos para explicar quem é, pois 
sabemos que, na sociedade, uma criança não negra jamais precisaria justificar a 
cor da sua pele. A menina não tem nome, é descrita pela sua cor e é comparada 
aos animais e à sujeira, pois o coelho toma um banho de tinta para ficar parecido 
com a menina e, ao ter contato com a água, ele fica branco novamente e livre da 
sujeira. Ademais, são marcantes no enredo as características que subalternizam 
as pessoas negras. 



23

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Para a pesquisa, o livro apresenta passagens complicadas ao assemelhar a 
cor da menina à de uma pantera negra na chuva. Já a mãe da criança é chamada 
de mulata, ou seja, essas falas animalizam os(as) personagens negros(as) do livro 
e todos os seres humanos negros. O relacionamento inter-racial é descrito como 
uma “arte” da avó da menina. Esta palavra é usada no sentido figurado e pode 
remeter ao relacionamento entre as mulheres escravizadas e os homens não 
negros que detinham o poder no período colonial. Contudo, o processo/projeto 
de miscigenação ao qual o Brasil foi submetido é defendido no enredo como um 
fenômeno positivamente valorizado e não como um plano de apagar a identidade 
dos povos africanos. Sendo assim, a obra colabora com a perpetuação do mito 
da democracia racial e com o apagamento de identidades negras (Alcanfor; 
Panizzolo, 2025).

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Essa pesquisa sobre os livros da biblioteca de uma escola pública se 
torna relevante, pois conseguimos constatar que há uma literatura colonialista, 
reprodutora e/ou replicadora do racismo. Ressaltamos que, em muitos casos, 
o público infanto-juvenil não consegue perceber as nuances racistas presentes 
nos enredos. Desse modo, acreditamos que esses livros devam ser retirados das 
bibliotecas e não usados como instrumento da educação a fim de minimizar os 
impactos que esses instrumentos podem provocar na construção da identidade 
das crianças/adolescentes e na sociedade. Ademais, faz-se relevante indicar 
a importância de os(as) professores(as) estarem atentos aos conteúdos destes 
livros, pois no ambiente escolar são eles(as) os(as) profissionais que podem 
criticar tais instrumentos paradidáticos e solicitar a retirada destes materiais da 
biblioteca escolar. 

O processo de análise das obras literárias nos faz conhecer mais sobre nós 
e sobre os nossos, além de nos instigar a aprofundar na literatura e, assim, nos 
ensinar que nem todos os livros realmente comunicam o que se propõem. Essa 
imersão também nos ensina a desenvolver um olhar crítico e aguçar pesquisas 
paralelas em relação aos autores e conteúdo que eles apresentam nas obras.

A descolonização do ser por meio do conhecimento nos possibilita 
ir além do que é dado pelo sistema opressor. Por intermédio desse processo, 
conseguimos ir adiante nas críticas aos conteúdos de cunho racista, artifícios 
esses que ora estão nas entrelinhas ora estão escancarados no nosso cotidiano. O 
lugar intelectual que a descolonização nos apresenta contribui para lutarmos por 
espaço para os nossos e, consequentemente, por uma literatura que nos valorize. 
Sendo assim, consideramos que os(as) autores(as) devem estar preparados para 
falar de cultura africana e afro-brasileira. Eles(as) também precisam estudar 



24

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

sobre o assunto e passar por um processo de descolonização para aprender a 
valorizar tanto as pessoas negras quanto as suas culturas, ou seja, precisam 
entender que não é somente escrever por escrever. 

Nessa busca e análise dos livros da biblioteca, várias janelas são abertas 
acerca da temática antirracista. Uma delas é indicada por Alcanfor e Panizzolo 
(2025) que fizeram um apanhado da quantidade de livros que tratavam a 
temática antes e depois da Lei 10.639/03. Vale ressaltar que elas catalogaram 
e categorizaram obras que tratam da cultura dos povos negros num recorte 
temporal de 40 anos, de 1982 a 2022. Alcanfor e Panizzolo (2025) indicam um 
interesse das editoras em publicar livros que atendam à temática antirracista a 
fim de atender ao mercado editorial. Embora existam diversos motivos para que 
os escritores publiquem livros nesta área, consideramos complexo entendê-los, 
pois, para isso, seria necessária uma pesquisa com esses(as) autores(as).

Para mais, a busca na biblioteca mostrou que, na escola pública, há livros 
antirracistas. Entretanto, ao comparar e analisar a quantidade dos antirracistas 
e dos não antirracistas, observamos que o primeiro grupo de livros é menor e 
possui poucos exemplares. Infelizmente, essa deve ser uma realidade da maioria 
das escolas, independentemente de ser pública ou privada. A fim de reparar essa 
falha, apontamos a necessidade de o poder público investir em profissionais que 
tenham formação em relações étnico-raciais, tanto no Ministério da Educação 
(MEC) quanto nas secretarias estaduais e municipais de educação, uma vez 
que o trabalho deste profissional pode melhorar a seleção dos livros a serem 
distribuídos pelo Programa Nacional do Livro e do Material Didático (PNLD).  

Buscamos, nessa pesquisa, entender se os enredos são planejados a fim 
de atender o padrão das crianças e adolescentes negros(as). Destacamos que 
os conteúdos apresentados nos livros têm mudado após a promulgação da lei, 
mas há, ainda, nas escolas materiais que perpetuam o racismo e não agregam 
no desenvolvimento da sociedade. Assim, há muito a ser feito para que os(as) 
estudantes negros(as) se sintam pertencentes ao ambiente escolar. 

REFERÊNCIAS 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019.

ALCANFOR, Lucilene Rezende; PANIZZOLO, Claudia. Decolonialidade na 
literatura infantil e juvenil: uma nova história a ser contada. Revista Brasileira 
de Alfabetização, [S. l.], n. 23, p. 1–18, 2025. 

ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. (Coleção 
Feminismos Plurais). 



25

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 
2022. 

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 
20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade 
da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”, e dá outras providências. 
Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, ano 140, n. 8, p. 1, 10 jan. 2003.

CALDIN, Clarice Fortkamp. A função social da leitura da literatura infantil. 
Encontros Bibli: Revista Eletrônica de Biblioteconomia e Ciência da 
Informação, v. 8, n. 15, 2003. 

GOMES, Nilma Lino. Cultura negra e educação. Revista Brasileira de 
Educação, n. 23, p. 75–85, mai.-ago. 2003. 

GOMES, Nilma Lino. Educação e relações raciais: refletindo sobre algumas 
estratégias de atuação. In: MUNANGA, Kabengele (org.). Superando o 
racismo na escola. 2. ed. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de 
Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, p. 143-154, 2005.

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. 
Tradução de Marcelo Brandão Cipolla. 2. ed. São Paulo: WMF Martins 
Fontes, 2017.

PINHEIRO, Bárbara Carine Soares. Como ser um educador antirracista: para 
familiares e professores. São Paulo: Planeta, 2023.

SILVA, Ana Célia da. Desconstrução da discriminação do livro didático. In: 
MUNANGA, Kabengele (Org.). Superando o racismo na escola. Brasília: 
Ministério da Educação/Secretaria de Educação Fundamental, p. 21-37, 2005.

SILVA, Ana Célia da. A representação social do negro no livro didático: o 
que mudou? Por que mudou? Salvador: EDUFBA, 2011.

TOLENTINO, Luana. Outra educação é possível. Belo Horizonte: Mazza 
Edições, 2018.

TRINDADE, Azoilda Loretto da. Valores civilizatórios afro-brasileiros e 
Educação Infantil: uma contribuição afro-brasileira. In: BRANDÃO, Ana 
Paula; TRINDADE, Azoilda Loretto da (org.). Modos de brincar: caderno de 
atividades, saberes e fazeres. Rio de Janeiro: Fundação Roberto Marinho, p. 
11-15, 2010.



26

ENTRE SOM E RESISTÊNCIA: 
ANÁLISE CRÍTICA DE THIS IS NOT AMERICA 

PARA A EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA 

Francisca Lara Ribeiro Oliveira1 
Isnária Jamily da Cruz Silva2 

Francini Castilha do Nascimento3 

 

INTRODUÇÃO 

Ao pensarmos a educação como principal meio para transformar o 
mundo em um lugar melhor, é necessário refletir sobre qual tipo de educação 
pode de fato possibilitar essa mudança. Reduzir a educação a uma solução 
simplista para todos os problemas da sociedade significa ignorar a complexidade 
do tema e sua necessária dimensão crítica e reflexiva (Freire, 1996). Para que 
haja uma verdadeira disruptura de preconceitos que a atual sociedade reproduz 
é necessária uma educação que rompa com os valores coloniais e se baseie em 
ideais antirracistas e decoloniais para que o Ser que estigmatiza o Outro se 
desconstrua (Gomes, 2017).  Para isso, faz-se necessário que a educação racial 
esteja presente não só nos currículos de professores e alunos, mas também nas 
práticas pedagógicas em sala de aula.  

Nesse contexto, a arte se apresenta como uma potente aliada no processo 
educativo de jovens estudantes, pois é capaz de provocar reflexões, questionar 
estruturas de poder e dar voz às narrativas historicamente silenciadas pelo plano 
hegemônico de sociedade (Barbosa, 2015). A música, em especial, assume 
um papel político e pedagógico relevante, uma vez que expressa vivências, 
resistências e memórias de povos que foram marginalizados ao longo da história. 

A arte, conforme destaca Freire (2019), constitui um espaço de liberdade 
e questionamento, permitindo que sujeitos historicamente oprimidos expressem 
suas identidades e resistências. É na arte (música, no audiovisual ou na dança) 

1	 Estudante de Graduação em Enfermagem (UNIFAL). Técnica em Informática pelo Ensi-
no Médio Integrado (IFMA). E-mail: francisca.oliveira@sou.unifal-mg.edu.br. 

2	 Estudante de Graduação em Licenciatura em Geografia (UFPI). Técnica em Informática 
pelo Ensino Médio Integrado (IFMA). E-mail: isnaria.silva@ufpi.edu.br. 

3	 Mestranda em Enfermagem (UNIFAL). Graduada em Enfermagem (UNIFAL). Atua nas 
áreas de processo de enfermagem, tecnologias em saúde, inteligência artificial e inovação 
na prática clínica. E-mail: francini.nascimento@sou.unifal-mg.edu.br. 



27

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

que muitos jovens encontram uma forma de escapar de um mundo que, a cada 
dia, torna suas vidas mais difíceis e limitadas.  

Atualmente, essas ferramentas para o ensino e aprendizagem em sala 
de aula tem se mostrado cada vez mais proveitosa, principalmente quando o 
objetivo é enaltecer a cultura local, regional e/ou continental (Brasil, 2017), 
esse fator positivo se deve ao forte apreço que os jovens têm pela música e isso 
pode ser utilizado para o exercício do pensamento crítico, já que esse hábito está 
interligado no cotidiano desses jovens.  

Dessa forma, o exercício da criticidade por meio de obras musicais ocorre 
quando estas deixam de ser vistas apenas como objetos de entretenimento 
ou mero consumo e passam a ser compreendidas como expressões culturais 
capazes de suscitar reflexões profundas sobre a sociedade, a política e os sistemas 
de dominação (Freire, 1996). Sendo assim, o uso da arte retoma seu caráter 
autêntico, comprometido com a transformação social, a emancipação humana 
e a construção de uma consciência crítica.   

Portanto, a valorização da própria cultura pode ser considerada um 
primeiro passo para desconstruir narrativas etnocêntricas, as quais demonizam 
a pluralidade e invisibilizam saberes, práticas e identidades que não se alinham 
ao padrão eurocêntrico. Reconhecer e exaltar as expressões culturais locais, 
indígenas, negras e populares significa afirmar outras formas de existência e 
resistência, rompendo com a lógica colonial que historicamente definiu o que 
é legítimo ou civilizado (Gomes, 2017). Nesse sentido, a educação tem papel 
essencial na promoção desse reconhecimento, pois ao integrar a diversidade 
cultural aos processos formativos, contribui para a construção de sujeitos 
críticos, conscientes e orgulhosos de suas origens. 

Assim, este capítulo propõe uma análise crítica de This Is Not America 
sob a perspectiva da educação antirracista e decolonial, compreendendo-a 
como ferramenta pedagógica de resistência e conscientização. A partir dessa 
abordagem, busca-se discutir como a música pode ser utilizada como recurso 
educativo capaz de promover a valorização das identidades latino-americanas, 
o reconhecimento das diversidades culturais e a desconstrução de narrativas 
eurocêntricas ainda presentes no contexto escolar. 

METODOLOGIA 

A proposta metodológica deste capítulo baseia-se em uma análise crítica 
feita por um grupo de alunas do ensino médio do Instituto Federal do Maranhão 
- campus Coelho Neto no ano de 2024, análise esta que discorre sobre a letra 
e o videoclipe da canção This Is Not America (Esta Não é a América) do rapper 
Residente, articulando a abordagem de análise de discurso com perspectivas dos 



28

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Estudos Decoloniais e da Educação Antirracista. Serão examinados trechos 
específicos da canção que evidenciam denúncia da violência estatal, do racismo 
estrutural e da invisibilização de povos latino-americanos e práticas culturais 
silenciadas. Essa abordagem permitirá compreender a canção não apenas como 
produto cultural, mas como prática pedagógica potencial, capaz de ampliar 
repertórios e sensibilidades para a diversidade étnico-racial. 

REVISÃO DE LITERATURA

Do ponto de vista historiográfico, o termo “raça”, quando aplicado aos 
seres humanos, passou a ser associado, mais recentemente, à cor da pele. Ao 
aprofundar a discussão, percebe-se que o conceito também está intrinsecamente 
ligado às origens e às pertenças étnico-culturais de cada indivíduo. Segundo Silvio 
Almeida (2019), o ato de normalizar a racialização de pessoas segundo sua cor e 
origem está sempre voltada aos grupos de pessoas pretas, indígenas e a qualquer 
outro grupo majoritariamente marginalizado. Isso porque, para que aconteça 
a hegemonia cultural é necessário racializar, individualizar e desumanizar 
grupos específicos, consequentemente essa atitude também se torna uma arma 
para justificar a exploração e o genocídio desses povos. Seguindo a lógica de 
entendimento do termo “raça” e sua funcionalidade, Silvio Almeida afirma que 
“por trás da raça sempre há contingência, conflito, poder e decisão, de tal sorte 
que se trata de um conceito relacional e histórico.” (Almeida, 2019, p. 18).  

A compreensão das relações étnico-raciais e suas implicações para a 
educação requer um olhar crítico sobre as estruturas históricas que perpetuam 
desigualdades e exclusões. No campo educacional, essa discussão ganha força 
a partir da necessidade de construir práticas pedagógicas que reconheçam e 
valorizem a diversidade racial e cultural, rompendo com as formas hegemônicas 
de saber que sustentam o racismo estrutural. Esse compromisso educacional 
deriva do fato de que a escola está inserida como instituição de formação 
do indivíduo na sociedade, então “podemos concluir que a identidade negra 
também é construída durante a trajetória escolar desses sujeitos” (Gomes, 2003). 

Diante disso, a inserção da temática “História e Cultura Afro-Brasileira” 
torna-se a Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003 (Brasil, 2003) obrigando que 
redes de ensino façam a integração desse conteúdo em seu currículo acadêmico, 
isso se faz necessário para que a escola, como instituição promotora da 
formação de cidadãos, cumpra seu papel de disseminação de conhecimento, 
emancipação e de reparação histórica nos pilares educacionais do país. Vale 
ressaltar que ensinar história de povos originários exige exercício crítico 
constantemente, por isso a importância de buscar ferramentas pedagógicas 
que resultem nessa prática. 



29

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Com isso, a intersecção entre arte, resistência e educação antirracista 
constitui um campo fértil de reflexão e ação pedagógica. As práticas educativas 
comprometidas com a equidade racial precisam reconhecer o valor das 
linguagens artísticas como instrumentos de formação crítica e de ressignificação 
das identidades, conforme defendem Freire (1921-1997) e bell hooks (1952-
2021), ao compreenderem a arte e a educação como espaços de libertação e de 
construção de novas consciências (Freire, 2019; hooks, 2017). 

Assim, compreender a música This is Not America sob essa perspectiva 
significa reconhecer nela um ato de resistência e denúncia, mas também uma 
oportunidade educativa. A canção revela contradições históricas e políticas 
que atravessam as Américas e, ao ser trabalhada em contextos escolares, pode 
favorecer discussões sobre pertencimento, memória e justiça racial.  

RESULTADOS 

This is Not America (Isto não é a América) do rapper porto-riquenho 
Residente, em colaboração com o duo francês-cubano Ibeyi, é uma obra rica 
em elementos culturais fortes. Sob um olhar historiográfico, essa produção 
audiovisual é exemplo de resistência cultural latino-americana, pois tanto a 
letra da canção como seu videoclipe são baseados em críticas reais ao sistema 
que oprime os países latinos. A denúncia feita nesta canção escancara o brutal 
método de dominação ao qual esta região é submetida desde os períodos de 
colonização.    

O período de colonização da América Latina reescreve a história para 
que esta nunca mais seja a mesma. O racismo moderno, como denominado por 
estudiosos, surge nesse período (Quijano, 2000; Mbembe, 2018). A exploração 
de povos e o extermínio de muitos deles eram justificados por meio da religião e, 
junto a isso, veio algo ainda pior: a tentativa de justificar o domínio dos corpos 
e subalternizá-los à exploração com o argumento de que esses não eram seres 
humanos por causa da cor de sua pele e da cultura desses povos. Entretanto, 
diante dessa violência histórica, surgiram diversas formas de resistência que 
preservaram saberes, práticas culturais e identidades próprias. A música, a dança, 
a oralidade e outras expressões artísticas se tornaram instrumentos de afirmação 
e memória, permitindo que os povos latino-americanos reconstruíssem sentidos 
de pertencimento e lutassem contra os processos de invisibilização impostos pela 
colonialidade. Nesse contexto, a análise de obras como This is Not America revela 
como a arte contemporânea dialoga com essas histórias, retomando narrativas 
silenciadas e provocando reflexões sobre racismo, identidade e justiça social. 

Ao longo da análise feita pelas estudantes do 3º ano do Instituto Federal 
do Maranhão, diversos fragmentos da canção foram destacados com o intuito de 



30

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

promover o diálogo na perspectiva antirracista na educação dos jovens dentro da 
sala de aula. Se faz nítida a desconstrução de narrativas etnocêntricas para exaltar 
a cultura latina, isso é necessário para que haja um verdadeiro entendimento da 
construção histórica que resultou em tantos preconceitos e crimes nos países sul-
americanos no período colonial até os dias de hoje.  

Há um tempo, quando vocês chegaram 
As pegadas dos nossos sapatos já estavam aqui 
Roubaram até a comida do gato 
E ainda estão lambendo o prato” (Residente, 2022).

Esse trecho da música contextualiza entre linhas o enredo da canção, a 
partir daí entende-se que os autores da obra canção se referem ao período de 
invasão a que os países como o Brasil foram submetidos. Essa invasão predatória 
é marcada por extermínio de povos, roubo de matéria prima, exploração 
e apropriação cultural. O roubo ao qual o rapper se refere é tanto aos bens 
materiais quanto ao que há e/ou havia nas terras desses povos durante o período 
de colonização. Como afirmado anteriormente, o racismo nasce no período 
colonial, chegando ao fato mais absurdo: essa discriminação vira ciência na 
modernidade. 

Após esse período de exploração na América-Latina, não restam 
resquícios e sim marcas bastante evidentes do massacre cultural ocorrido séculos 
atrás e que se faz presente na atualidade. Essa opressão assistida por muitos e 
entendida como simples retaliação é representada na letra da canção ao afirmar 
que: “Hoje vou rufar forte os tambores, Até que me acusem de maus tratos” 
(Residente, 2022).

Apesar de breve, esse verso é carregado de significados históricos e 
simbólicos. Lido sob um olhar historiográfico e crítico, ele evidencia a forma 
como as práticas culturais latino-americanas, em especial as de matriz africana 
e indígena, foram historicamente reprimidas, criminalizadas e inferiorizadas 
pelos discursos coloniais. 

O ato de “rufar forte os tambores” representa, portanto, a afirmação de 
uma identidade cultural que resiste ao apagamento e ao silenciamento impostos 
pela colonização. O trecho também denuncia a persistência da intolerância e 
do racismo estrutural que ainda recaem sobre as manifestações culturais desses 
povos. A expressão “até que me acusem de maus tratos” ironiza a forma como 
a cultura hegemônica tenta controlar e punir os corpos que se expressam 
fora da norma eurocêntrica. Assim, o eu lírico reivindica o direito de existir 
e de expressar-se livremente, transformando o som dos tambores, símbolo de 
ancestralidade, espiritualidade e resistência, em ato político e pedagógico de 
enfrentamento. 



31

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Como resultado da colonização europeia no continente americano, 
consolidou-se, décadas depois, a ideia de que o termo “América” pertence a um 
único país, os Estados Unidos, que se reafirma como detentor do “verdadeiro” 
sangue americano. É justamente essa concepção excludente e etnocêntrica que 
Residente busca contestar em sua canção.  

A América não é apenas os EUA, mano 
Ela vai desde a Terra do Fogo até o Canadá 
Tem que ser muito ignorante, muito cabeça-oca 
É tipo dizer que África é só o Marrocos (Residente, 2022).

A ideia de América ser pertencente aos Estados Unidos articula-se na 
prática de hegemonia cultural. Essa noção de identitarismo que exclui os demais 
do mesmo continente perpétua mais ainda a marginalização da cultura dos 
países latinos.  

A produção visual da música segue um raciocínio no qual interliga figuras 
de crianças que representam os povos originários de diversos países da américa, 
manifestações que acontecem nesses países, situações de migração de pessoas do 
México para os Estados Unidos e marcadores sociais e históricos que permeiam 
a sociedade desde o surgimento da brutalidade criada pela branquitude. Para que 
haja um melhor entendimento sobre as afirmações feitas no presente parágrafo 
a seguir, nas figuras 1, 2 e 3 é possível visualizar esses elementos do videoclipe 
da música.  

Figura 1: Uma cena de confronto entre policiais e protestantes.

Fonte: Residente, 2022, 1min04seg.



32

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Figura 2: Criança vestida com trajes tradicionais da cultura indígena.

Fonte: Residente, 2022, 1min11seg.

Figura 3:  Imagem de uma mãe amamentando o filho através das grades.

Fonte: Residente, 2022, 1min28seg.

Residente entoa para reafirmar que a cultura, a memória, o símbolo por 
mais que tenham sidos explorados e por vezes extintos da história o povo resiste, 
persiste e luta para poder sobreviver nesse mundo tão desigual construído e 
imposto pelo homem branco.  



33

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Estamos aqui, estamos sempre 
Nós não fomos embora, nós não vamos 
Estamos aqui pra você se lembrar 
Se você quiser, meu facão vai te pegar (Residente, 2022).

Esse trecho ressalta a força e a permanência dos povos latino-americanos 
e afrodescendentes, cuja existência é, em si, um ato de resistência. As palavras 
evocam uma presença histórica que desafia o apagamento, reafirmando que 
esses povos não apenas sobreviveram às violências coloniais, mas também 
reconstruíram suas identidades a partir da dor e da luta. 

Mais um trecho marcante do videoclipe é a imagem da Figura 4, um 
rapaz preto que de um lado segura uma taça referente ao prêmio de futebol e do 
outro lado o mesmo rapaz segurando uma arma de fogo em um ambiente que 
remete a periferia.  

Figura 4: Jovem negro de um lado jogador de futebol e de outro com fuzil na mão 
remetendo ao tráfico em periferias. 

Fonte: Residente, 2022, 3min25seg. 

A crítica nesse trecho é assídua, pois na lógica de ganho em um mundo 
capitalista deixa de fora o indígena, os povos latino-americanos, os afro-
indígenas e as pessoas pretas. Seus corpos compõem essa engrenagem apenas 
para serem explorados, subalternizados e logo depois extintos. Essa imagem 
traz um sentimento do qual permite-nos pensar que o(a) jovem preto(a) pode 
“vencer” no sistema capitalista apenas por meio do esporte ou do tráfico. Trata-
se de um sistema que continua negligenciando a esses(as) jovens outras formas 
legítimas de conquistar seu espaço e afirmar sua existência.  

Para tanto, a análise profunda das alunas também leva em consideração 
a questão de um racismo não mencionado diretamente na obra estudada. Um 
conceito que recentemente vem sendo dialogado por estudiosos no mundo da 
política e no meio acadêmico: o racismo ambiental. As imagens recorrentes 



34

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

no clipe podem ser lidas por esse olhar que dialoga com o tipo de racismo 
mencionado.  

Figura 5: Alusão ao ex-presidente do Brasil, Jair Bolsonaro. 

Fonte: Residente, 2022, 2min27seg.

Na figura 05, retirada do clipe, é evidente a alusão ao ex-presidente do 
Brasil Jair Messias Bolsonaro o qual está se alimentando de carne vermelha 
na presença de uma criança indígena que observa aparentemente com fome. A 
conexão dessa figura com o conceito de racismo ambiental torna-se evidente 
quando se observa o total descaso do governo do ex-presidente em relação à 
população indígena, expresso por meio de políticas que contribuíram para o 
extermínio e a marginalização desses povos. Esse modelo capitalista favoreceu 
a expulsão de indígenas de seus territórios, a contaminação das águas que 
abasteciam suas comunidades e outros episódios voltados à apropriação dessas 
terras pelos latifundiários para fins de produção.   Em seguida, pode-se observar no 
clipe críticas às grandes empresas que lucram em cima da exploração econômica 
e cultural: Coca-Cola, McDonalds e Amazon (Figuras 6, 7 e 8). Isso significa 
reconhecer que o poder elitista dessas marcas é sustentado pela exploração da 
chamada “mão de obra barata” (expressão que mascara formas contemporâneas 
de escravidão) e pela apropriação cultural de povos historicamente oprimidos, 
o racismo também se configura nessas atitudes predatórias. Além disso, a 
globalização transformou o consumo em um instrumento de dominação 
simbólica e material dos corpos, reforçando desigualdades e perpetuando 
hierarquias coloniais. Também deve ser levado em consideração a ironia à 
produção de café em países latinos (Figura 9), isso porque a produção em massa 



35

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

dessa fruta serve para exportar e abastecer com grãos de qualidade elevada 
países elitistas, enquanto isso o país responsável por produzir esse café distribui 
para os seus cafés de baixa qualidade.

Figura 6: Criança representando povos originários da américa-latina acorrentada em 
cima de caixas que fazem alusão à empresa de refrigerante Coca-cola. 

Fonte: Residente, 2022, 2min23seg.

Figura 7: Criança representando povos originários da américa-latina em cima de caixas 
que fazem alusão à empresa McDonalds. 

Fonte: Residente, 2022, 2min14seg.



36

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Figura 8: Criança representando povos originários da américa-latina em cima de caixas 
que fazem alusão à empresa Amazon.

Fonte: Residente, 2022, 2min43seg.

Figura 9: Criança representando povos originários da américa-latina derrama café 
industrializado fazendo alusão à má qualidade.

Fonte: Residente, 2022, 3min10seg.

DISCUSSÃO

A música mostra-se uma ferramenta pedagógica bastante proveitosa 
principalmente na atualidade onde recursos digitais estão cada vez mais acessíveis 
à população jovem. O audiovisual tem se apresentado como forma de resistência 
às opressões e ao apagamento histórico-cultural. Utilizar essas ferramentas para 
a aprendizagem em sala de aula favorece a interação de jovens estudantes com 
o conteúdo passado em sala, isso porque a música e suas produções estão mais 
presentes no dia a dia desses estudantes.  



37

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

A atividade proposta em sala e que deu origem a esse artigo mudou os 
olhares que as alunas tinham sobre a arte, porque passaram a enxergar a música 
como uma prática pedagógica aplicada que traz resultados nas aulas e na vida 
cotidiana. Ao analisarem com criticidade a obra musical This Is Not America, 
as alunas passaram a exercitar o pensamento que aprofunda diálogos sobre a 
construção da sociedade para o entendimento da condição atual em que vivem.         

Passaram a entender com nitidez como o processo de colonização resultou 
na hierarquização da sociedade e na separação do ser humano com a desculpa 
de existir diferentes raças entre eles, tudo isso invenção da branquitude que 
não aceita a existência do Outro. Quanto mais estudaram com seriedade, mais 
puderam entender como nasceu a ideia do racismo e quão ilógica é a adesão 
dela, pois esse pensamento distorce qualquer vivência harmônica em um mundo 
habitado por sociedades plurais.  

Essa abordagem pedagógica evidencia o poder do pensamento crítico dos 
jovens e o benefício dessa habilidade após sua formação no ensino médio, pois 
esse exercício acadêmico forma seres capazes de questionar o mundo e olhar para 
a arte como forma de indagação, existência e memória. A combinação da letra, 
ritmo e imagens constroem um discurso decolonial, o qual se opõe à opressão 
a que os países latinos são submetidos e como resultado dessa subalternização 
cultural e territorial o racismo pode ser observado de forma escancarada.  

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Conclui-se que analisar produções culturais como a de Residente não apenas 
ilumina processos históricos de opressão e resistência, mas também amplia as 
possibilidades de ação educativa, contribuindo para a formação de sujeitos capazes 
de reconhecer, respeitar e transformar as relações étnico-raciais em seus contextos.  

O comprometimento dos Institutos Federais na formação de jovens pensadores 
se faz presente nessas atividades que visam a ciência crítica na realização de tarefas 
exigidas pelas disciplinas, o debate em sala também é importante na formação desses 
jovens, por isso a produção de um material crítico-científico se faz necessário vindo 
dos estudantes, pois promove um diálogo maduro na prática escolar, o que prepara 
os alunos para vivências fora da escola. O principal objetivo disse é transformar o 
futuro através do ensino e por meio desses jovens em formação.   

O estudo reforça a importância de práticas pedagógicas que promovam a 
participação ativa e crítica dos sujeitos. Pretende, ainda, colaborar para o debate 
acerca de práticas pedagógicas decoloniais e para a construção de uma educação 
comprometida com a justiça social, a diversidade e a dignidade dos povos latino-
americanos, contribuindo, assim, para a formação de cidadãos críticos e atuantes 
na conjuntura atual. 



38

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

REFERÊNCIAS 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo estrutural. Coleção feminismos plurais. 
São Paulo: Jandaíra, 2019. 

BARBOSA, Ana Mae. A imagem no ensino da arte: anos 1980 e novos 
tempos. São Paulo: Perspectiva, 2015.

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, DF: Ministério 
da Educação, 2017. Disponível em: https://www.youtube.com/
watch?v=4u4Q3YrVcXk. Acesso em: 03 jul. 2025.

BRASIL. Lei nº. 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a lei n. 9.394, de 
20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade 
da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”, e dá outras providências. 
Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. 
Acesso em nov. 2025.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 75. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
2019. 

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de 
professores. Petrópolis: Vozes, 2003. 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas 
lutas por emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017.

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. 
Tradução de Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: WMF Martins Fontes, 
2017. 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. São Paulo: N-1 Edições, 2018.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. 
Revista Internacional de Ciências Sociais, v. 50, n. 155, p. 533–580, 2000.

RESIDENTE. This Is Not America (Official Video). YouTube, 
17 mar. 2022. Feat Ibeyi, Disponível em: https://youtu.be/
GK87AKIPyZY?si=ZTtUm81o6WNGueSH. Acesso em: 10 nov. 2025.



39

A(S) ÁFRICA(S) INVENTADAS: 
MITOS, A-HISTÓRIAS E O SILÊNCIO IMPOSTO 

PELAS NARRATIVAS COLONIAIS

Paulo Anós Té1

Tania Micheline Miorando2

Julinho da Silva3

INTRODUÇÃO 

Durante séculos, a tradição ocidental eurocêntrica sustentou a ideia 
de que os encontros do século XV entre europeus, africanos subsaarianos 
e povos ameríndios foram eventos inéditos, marcados pela “descoberta”. 
Essa perspectiva, hoje considerada ultrapassada, baseou-se em pressupostos 
científicos e religiosos equivocados que serviram para hierarquizar os povos. 
Nesse contexto, os africanos foram definidos segundo características fisiológicas 
associadas à noção de raça e tratados como inferiores. A imposição dessa 
concepção, legitimada por doutrinas religiosas e ideologias de dominação, 
consolidou a crença na inferioridade africana (Hernandez, 2008; Meneses, 
2010) como a verdade única4.

Vários pesquisadores africanos e não africanos questionam os pressupostos 
que sustentam as arguições da suposta “descoberta” da África, como Valentin 

1	 Mestre e doutorando em Ciência Política, Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, Rio 
Grande do Sul, Brasil. E-mail: pauloanoste0gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-
0003-3658-2359. 

2	 Professora adjunto na Universidade Federal de Santa Maria, Santa Maria, Rio Grande do 
Sul, Brasil: E-mail:tania.miorando@ufsm.br. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2934-
5478.

3	 Mestre e doutorando em Educação, Universidade Federal de Santa Maria, Santa Maria, 
Rio Grande do Sul, Brasil: E-mail: rassbycalichara@gmail.com. ORCID: https://orcid.
org/0000-0002-2728-2146. 

4	 Desde que a exigência de uma verdade única penetra na história [africana] como objetivo 
da civilização, esta é imediatamente marcada pela violência, pois pretende-se, com tal 
história, dar o nó demasiado cedo. Essa “única verdade” corresponde à mentira original 
que serviu para justificar o injustificável, a escravidão, e a ideia de terra nullius, através da 
qual a América, a Austrália e a África do Sul se tornaram aquilo que são atualmente. As 
representações e as marcas constituem sinais que atribuem à memória escondida e violada 
desses países o seu destino e a sua pertinência, ainda que um exórdio pareça ter desapare-
cido (Mudimbe, 2013a, p. 67).



40

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Mudimbe, Carlos Lopes, Joseph Ki-Zerbo, Elikia M’Bokolo, entre outros 
autores. Os motivos que explicariam, ainda hoje, o emprego com tanto orgulho 
da ideia de uma “África descoberta” pelos invasores e navegadores, significa 
a violência primordial transmitida pela palavra “descoberta” (Oliva, 2007; 
Mudimbe, 2013a). Frantz Fanon (1968) afirma que a violência presidiu ao 
arranjo do mundo colonial e foi levada ao cérebro do povo colonizado.

Os mitos e a-histórias sobre a(s) África(s) só poderiam ser entendidos 
a partir dos discursos construídos que Mudimbe (2013a) chama “biblioteca 
colonial”. Essa lógica torna quase impossível reconhecer como iguais às vidas, 
o diálogo na perfeita igualdade e as vozes dos que são concebidos como não 
existentes ou sub-humanos numa perspectiva colonial e desumano (Foé, 2013; 
Oliva, 2007).

Utilizando uma pesquisa qualitativa orientada pela revisão bibliográfica 
em fontes secundários, o capítulo visa compreender o contexto das narrativas 
europeias na invenção da África como um continente a-histórico, que ocorreu, 
com mais intensidade a partir do século XVIII, caracterizando as justificativas 
utilizadas nesse período, através das fontes históricas. Daí que, segundo Diaz 
(2022), a compreensão de um fenômeno histórico passa pela investigação de 
um evento particular, aprofundando-se na história, sendo, portanto, necessário 
um olhar “cirúrgico” das fontes. A partir dessa construção é possível construir 
(novas) narrativas que permitem compreender o fenômeno em análise.

Dessa forma, o trabalho é dividido em três partes, além da introdução 
e das considerações finais. Na primeira parte, o artigo tece as interpretações 
simplistas e reducionistas utilizadas pela biblioteca colonial para interpretar as 
realidades africanas entre os séculos XVIII até o século XXI. Na segunda parte, 
o trabalho narra os procedimentos utilizados pelos colonialistas na aquisição, 
distribuição e exploração das terras africanas, para em seguida, na última parte, 
narrar a atuação e a criação das narrativas para a negação da humanidade dos 
africanos, ou seja, considerando estes apenas como um simples objeto.

A INTERPRETAÇÃO DA HISTORIOGRAFIA AFRICANA E 
EXPLICAÇÕES SIMPLISTAS 

A historiografia africana foi frequentemente interpretada de forma 
simplista e reducionista pela literatura colonial. A partir do século XVIII, a 
Antropologia, impulsionada pelas teorias iluministas, criou uma “ciência” da 
diferença que inventou uma ideia da África, alinhada aos projetos coloniais. 
Os cientistas europeus passaram a avaliar outras sociedades em função das 
perspectivas ocidentalocêntricas, promovendo a homogeneização e reprimindo 
o diferente, reduzindo o outro ao já conhecido e causando pauperização 



41

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

psicológica e uma falsa questão da negação da humanidade do outro (Mudimbe, 
2013b; Ake, 2016). 

Nesse sentido, a Antropologia Cultural, nas suas formas mais extremas, 
funcionou como espelho das sociedades “primitivas”, classificando-as 
linearmente e servindo os interesses coloniais, perpetuando imagens ultrajantes 
do colonizado. No contexto africano, a etnologia consolidou uma alteridade 
homogénea, descrevendo modos de vida locais, mas simultaneamente visando 
a domesticação dos nativos e, sobretudo, a deslocação das subjetividades, 
apresentando-os como patológicos ou estranhos e legitimando a curiosidade e a 
dominação europeia (Mudimbe, 2013a; 2013b; Barros, 2019).

Apreciadora dos estados miseráveis, da nudez e do folclore, a visão 
etnológica era muitas vezes sádica, lúbrica e, na melhor das hipóteses, um pouco 
paternalista. Salvo exceções, as dissertações e os relatórios resultantes justificavam 
o status quo e contribuem para o “desenvolvimento do subdesenvolvimento”. As 
suas abordagens, muito pobres e deslocadas para a compreensão das sociedades 
ditas exóticas, desqualificavam-se ainda mais pelo fato de as sociedades pelas 
quais tinham maior interesse serem exatamente as mais insólitas, isto é, os 
protótipos de uma humanidade instalada (Ki-Zerbo, 2010). 

A Filosofia deve estar centrada na procura da verdade para/da 
humanidade. Portanto, o que conta é o filósofo e a verdade que ele procura 
oferecer para melhorar a natureza humana. A filosofia não poderia ser utilizada 
como instrumento de divisão entre os homens e as mulheres em classes, nações, 
continentes ou raças (Ngoenha, 2014) como foi usada pelos colonialistas para o 
desenvolvimento de certa racionalidade e falsidade ideológica.

O discurso etnológico, filosófico, antropológico e histórico foi, 
historicamente, moldado pelos interesses colonialistas, apresentando 
premissas discriminatórias e hierarquizantes, e conclusões com implicações 
políticas, resultando num exercício “científico” ambíguo e parcial. Baseava-
se frequentemente na ideia de evolução linear, com a Europa à frente da 
humanidade e os povos “primitivos” da Oceania, Amazônia e África atrás (Ki-
Zerbo, 2010). 

A ciência esteve, assim, a serviço do projeto colonial, concebido para 
lidar com o “primitivo”. Essa ciência surgiu simultaneamente com a concepção 
de raça e com uma noção ideológica de neutralidade científica, legitimando 
a invasão colonial e o comércio negreiro. Nessa lógica, consolidou-se uma 
autoidentificação distorcida do colonizador, que encontrou validação nas 
práticas colonialistas. Documentos produzidos sob o disfarce de objetividade 
científica ocultaram numerosas omissões e erros, revestindo de uma falsa 
questão da neutralidade científica (Barros, 2019; Ki-Zerbo, 2010).



42

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

A partir do século XVIII, diversas escolas de Antropologia desenvolveram 
modelos para descrever o suposto “primitivo”, refletindo tanto a projeção 
ideológica da consciência individual e normas sociais quanto a influência das 
ciências naturais na consolidação das ciências sociais (Mudimbe, 2013b). Nesse 
contexto, a Antropologia Cultural, História e outros ramos de conhecimento 
contribuíram para a criação do “racismo físico-morfológico”, utilizado para 
subjetivar os africanos e naturalizar hierarquias entre brancos e não brancos. 
A lógica racista tornou-se o principal instrumento para justificar a dominação, 
com as narrativas construídas de forma a apresentar essas hierarquias como 
incontestáveis (Anós Té, 2022).

A “nova” África construída com o auxílio da Antropologia e outros ramos 
de conhecimento nos finais do século XIX resultou do imaginário europeu 
colonial, que construiu o africano enquanto súdito indígena e a-histórico situado 
eternamente num plano temporal anterior aos alcances do conhecimento do 
Ocidente (Meneses, 2010). Esses ramos de conhecimento desenvolveram narrativas 
que se concentravam na discrepância entre “‘civilização’ e ‘cristianismo’, por 
um lado, ‘primitivo’ e ‘paganismo’, por outro, e os meios de ‘evolução’ ou de 
‘conversão’ da primeira fase para a segunda” (Mudimbe, 2013b, 36-37). 

É pertinente levantar a seguinte questão: quem é indígena, civilizado ou 
primitivo? E, em caso afirmativo ou negativo, quais são os critérios factuais que 
nos permitem responder a tal questão? Talvez sim, talvez não, mas parece evidente 
que o termo “indígena” é frequentemente utilizado como sinónimo de “originário” 
ou “nativo” de uma determinada região, localidade ou país. Se aceitarmos esta 
definição como válida, então poder-se-á questionar: por que razão os europeus 
não se identificam como indígenas, se o termo designa precisamente o nativo? 
Não serão também eles nativos, ou indígenas, de um país?

As narrativas sobre a “invenção da África” têm origem nas interpretações 
eurocêntricas de pensadores iluministas, que justificaram teorias racialistas 
e a suposta superioridade europeia de forma silenciosa e intencional. O 
etnocentrismo desses teóricos manifestou-se na criação de uma episteme que 
legitimou a Antropologia, Filosofia e outros ramos de conhecimento ao serviço 
da visão ocidental e em práticas que refletem a percepção de superioridade 
cultural e da evolução humana. Os colonialistas apoiaram-se nas ciências, na 
educação e nas missões cristãs para justificar a dominação, transformando 
diferenças em sinais de inferioridade e impondo um modelo de pensamento que 
moldou profundamente os modos de ser e agir das sociedades colonizadas.

Com isso, o diálogo entre o Ocidente e África tem sido marcado de forma 
árdua desde a colonização até os dias atuais. Os dois continentes vizinhos são, 
em simultâneo, um vizinho distante, assim o Ocidente emprega a sua elite no 
estupro da África (Falola, 2016; Foé, 2013) e cruzam-se sobre o modo desalmado 



43

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

da opressão, da neocolonização5, da exploração, insulto, estigmatização e 
desprezo. Com isso, o ex-presidente da República francesa, Sr. Nicolas Sarkozy, 
no dia 27 de julho de 2007 aclara que,

O drama da África é que o homem africano não entrou totalmente na 
história. O camponês africano, que desde milhares de anos vive conforme 
as estações, cujo ideal de vida é estar em harmonia com a natureza, só 
conhece o eterno recomeço do tempo ritmado pela repetição sem fim 
dos mesmos gestos e das mesmas palavras. Nesse imaginário onde tudo 
recomeça sempre, não há lugar nem para a aventura humana, nem para 
a ideia de progresso. Nesse universo onde a natureza comanda tudo, o 
homem escapa à inquietude da história que inquieta o homem moderno. 
Mas o homem permanece imóvel no meio de uma ordem imutável, onde 
tudo parece ser escrito antes. Nunca ele se lança em direção ao futuro. 
Nunca não lhe vem à ideia de sair da repetição para se inventar um destino 
(Sarkozy, 2017 apud Foé, 2013, p. 177-178).

Para Hegel, a África representava o estágio mais primitivo da humanidade, 
onde o homem e a mulher viviam num estado de natureza bruta, sem história, 
religião ou desenvolvimento político, social e econômico. Considerava o africano 
dominado pela paixão e pelo orgulho, bárbaro e cruel, incapaz de evoluir. Por 
isso, Hegel excluiu o continente das suas análises, argumentando que a Europa 
não tinha nada a dialogar com a África (Anós Té, 2022; Cabral, 1998; Caomique, 
2020; Hernandez, 2008; Foé, 2013).

Não há dúvida de que as sociedades africanas possuem história própria. 
Ngoenha (2014) critica a filosofia hegeliana por ser falsa, alertando que aceitar 
valores ditos universais, que nada mais são do que a extensão dos valores 
etnocêntricos ocidentais, equivale a validar teorias incorretas sobre a África. A 
experiência colonial, embora marcada na história do continente, constitui apenas 
um breve episódio diante das múltiplas e complexas configurações históricas, 
culturais, sociais e políticas que caracterizam a trajetória africana. Esta nova 
configuração histórica significa, na visão de Hodgkin, a negação de dois mitos 
contraditórios: especificamente,

[...] a imagem hobbesiana de uma África pró-europeia, onde não 
existe noção de tempo; nem de Artes; nem de Estado; uma África sem 
Sociedade; e, pior ainda, marcada pela perpetuação do medo e pelo perigo 
de uma morte violenta; e ainda a imagem rosseana de uma era africana 
dourada, plena de liberdade, igualdade e fraternidade (Hodgkin, 1957 
apud Mudimbe, 2013b, p. 15).

5	 O facto colonial desapareceu oficialmente; mas ele permanece efetivamente entre nós, 
através do neocolonialismo e de uma cultura que se opõe e se impõe às culturas autóc-
tones, oposição e imposição na base da aspiração à liberdade. Se é verdade que a África 
rejeitou o colonizador, não é menos verdade que ela retomou por sua conta as diferentes 
iniciativas coloniais que ainda pairam no continente, sobre o plano político, econômico, 
cultural, religioso, social (Ngoenha, 2014). 



44

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

A polarização desses discursos ineptos era o fundamento para dizer 
que a selvajaria foi identificada pelos invasores, por um lado, e a civilização 
personificada pelo invasor e o seu projeto, por outro, considerando os 
procedimentos de aquisição, distribuição e exploração.

OS PROCEDIMENTOS DE AQUISIÇÃO, DISTRIBUIÇÃO E 
EXPLORAÇÃO 

A forma como os colonizadores organizaram e transformaram as terras 
africanas à imagem das construções europeias pode ser analisada a partir de três 
elementos fundamentais. Tais procedimentos, segundo Mudimbe (2013b, p. 16), 
são: “os procedimentos de aquisição, distribuição e exploração de terras nas 
colônias; as políticas para domesticar nativos [a escola e a missão, sobretudo, 
as missões católicas e protestantes]; e a forma de gerir organizações antigas e 
implementar novos modos de produções”. 

Emergem três ações interdependentes na organização colonial: o domínio 
do espaço físico, a reforma das mentes nativas e a reinterpretação das histórias 
econômicas locais segundo a perspectiva ocidental (Mudimbe, 2013b). Este 
processo revela a presença de uma ideologia imperialista e de mecanismos 
econômicos, sócio-políticos que ampliaram o controle sobre outros povos, 
perpetuando a dependência e contribuindo para o subdesenvolvimento do 
continente. A busca europeia por recursos naturais ausentes na Europa motivou 
a exploração e determinou, em grande parte, as estruturas econômicas, sociais, 
culturais e políticas implantadas na África. A colonização inseriu-se num 
modelo de exploração sistemática da natureza, apoiada pela ciência, e legitimou 
a escravização e desterritorialização forçada de africanos, gerando sofrimento 
profundo, simbolizado pelas despedidas emotivas de familiares. É neste contexto 
que se alinha a posição de Ngoenha, que afirma:

[...] graças à ciência, o ocidental aprendeu a controlar a natureza, mas 
acabou sendo vítima das catástrofes da história. Assim o seu sonho de 
tornar-se livre, de plasmar o próprio futuro segundo os ditames da razão, 
é frustrado pela história. Este falhanço suscitou um etnocentrismo 
renovado. Assim, os povos africanos, para além de terem que suportar o 
peso da expansão dos colonialistas, sofrem também os seus insucessos. 
Para além de exportarmos os nossos homens fortes e as nossas mulheres, 
exportaram as nossas matérias-primas, encontramo-nos na situação de ter 
de aceitar descargas nucleares, conservar florestas para garantir oxigênio 
eliminado pelas indústrias ocidentais, limitar nascimentos em países que 
são muitas vezes maiores que os ocidentais que, no entanto, tem dez vezes 
mais população (Ngoenha, 2014, p. 114-115).  

O continente africano não só perdeu os seus recursos naturais para os 
colonizadores, como também sofreu com a deslocação forçada de pessoas, 



45

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

utilizadas para gerar desenvolvimento noutras regiões. A escravatura, a exploração 
da natureza e a produção agrícola orientada para a Europa constituíram os 
pilares das relações coloniais e neocoloniais, baseadas na armadilha do auto-
engano (Lopes, 2024). Assim, o processo da escravatura não resulta de uma 
“natureza inevitável”, como afirmam os apologistas, mas sim do preconceito e 
racismo epistemológico. 

Para implementar as políticas coloniais, os colonizadores atuaram 
através de três figuras centrais: o explorador, o soldado e o missionário, que 
funcionavam como interlocutores legais e institucionais do colonizado e porta-
vozes do regime opressor (Anós Té, 2022; Fanon, 1968). O explorador, no 
final do século XV, procurou a rota para a Índia e posteriormente dedicou-se 
ao mapeamento do continente. O soldado foi a face visível do poder europeu, 
impondo interesses através da coerção, construindo fortalezas, gerindo feitorias, 
participando do tráfico de escravizados e implementando o poder colonial no 
século XIX. O missionário, por sua vez, vinculou-se aos objetivos coloniais, 
promovendo a expansão do Cristianismo, a “civilização” e o Progresso segundo 
uma perspectiva eurocêntrica, visando a conversão das mentes e a transformação 
do espaço africano (Mudimbe, 2013b).

Todos os três instrumentos que sustentaram o processo de colonização 
- o explorador, o soldado e o missionário - estiveram imbuídos da ideia 
de construir um “mundo” novo, capaz de oferecer aos invasores garantias 
materiais e econômicas para superar os desafios dos seus próprios países. Neste 
contexto, pode-se afirmar que os missionários, mais do que outros setores do 
processo colonial, sem, contudo, hierarquizar as categorias trifênicas, visavam 
uma transformação profunda e radical das sociedades africanas. Procuravam, 
de forma consciente ou não, obliterar as estruturas e culturas pré-coloniais, 
substituindo-as por sociedades cristãs à imagem da Europa. Cada um dos três 
pilares da colonização desempenhou um papel específico na concretização da 
usurpação das mentes africanas, contribuindo para a imposição de valores e 
práticas ocidentais. No entanto, paradoxalmente, os missionários, ao alinharem-
se com a colonização, não previram que os instrumentos utilizados para 
subjugar poderiam, eventualmente, ser apropriados pelos próprios africanos 
como ferramentas de descolonização das mentes e de contestação das ideologias 
e práticas impostas pelos psicólogos, missionários e colonizadores.

Apesar das afirmações de pensadores que sustentavam que a Europa não 
tinha nada a dialogar com a África, a presença europeia no continente tinha 
claros objetivos econômicos e científicos. A escravatura e a sua legitimação 
como prática “natural” visavam explorar os territórios africanos como 
reservatórios de matérias-primas - como canela, gomas, incenso, marfim, cornos 
de rinoceronte e carapaças de tartaruga - destinadas a alimentar as fábricas da 



46

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

metrópole. Paralelamente, a África funcionou como um “laboratório” para 
experimentações, servindo para justificar pseudociências e teorias racialistas. 
Assim, 

[...] os portugueses, os franceses e os britânicos estabeleceram postos de 
trocas em diversas partes da África. Nos séculos XVIII e XIX, inúmeros 
postos de trocas podiam ser encontrados ao longo da costa africana, com os 
europeus engajados na compra de transatlântico de escravizados, ouro, de 
marfim e, posteriormente, no comércio (Wapmuk; Akinkwotu, 2017, p. 13).

A escravidão e o comércio transatlântico contribuíram, negativamente, na 
demografia e na economia africana, enquanto para a economia europeia marcou 
um amanhecer cor-de-rosa ou panóplia da era da produção capitalista (Wapmuk; 
Akinkwotu, 2017). Mesmo após o processo de abolição oficial da escravatura, 
os efeitos do comércio transatlântico de escravizados e da colonização ainda 
estão presentes, dado que, a própria escravidão foi feita na base destruição das 
outras culturas, da língua e da religião. A colonização esteve fundamentada no 
genocídio e etnocídio (Anós Té, 2022; Caomique, 2020).

A colonização ganhou corpo no final do século XIX, através da conferência 
de Berlim realizada em 1884-1885 pelos países invasores, demonstrando os seus 
verdadeiros interesses. Nessa conferência decidiu-se dividir o continente sem 
nenhuma representação africana conforme o peso de cada potência. Por isso, há 
evidências que demonstram que a invasão europeia alterou e destruiu cultural 
e politicamente outros grupos étnicos, originando novo mapa geográfico do 
continente africano maquiado com o rosto do colonialismo, por um lado, e, por 
outro, instruíram as leis, impuseram os costumes eurocêntricos e androcêntricos, 
as línguas e, sobretudo, a política de assimilação. Assim, para Candé Monteiro 
(2019), ao dividirem o continente em forma de “fatias do bolo”, impuseram 
a convivência, no mesmo espaço geográfico, de alguns grupos, mas também 
dividiram outros.

Torna-se salutar evidenciar que, o mapa que saiu dessa Conferência foi 
traçado quase que geometricamente, não respeitou o território preexistente 
de certos povos e comunidades africanas. Assim, hoje, existe o mesmo povo 
que pertence países diferentes, porque o traçado do mapa os dividiu política e 
geograficamente, ou seja, a meta dessa conferência era a defesa dos interesses 
dos colonizadores, e não a resolução do problema que poria o fim ao comércio 
de escravizados; assim, sinalizou a exploração de algumas localidades africanas, 
oficializando a colonização e a exploração econômica dos países africanos 
(Anós Té, 2022).

A título de exemplo, o Estado Livre do Congo foi controlado sob o 
domínio do rei da Bélgica, Leopoldo II, a livre circulação comercial nos grandes 
rios africanos, entre as quais, destacam-se: o Zaire, o Níger e o Zambeze (Candé 



47

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Monteiro, 2019). Mesmo visando resolver os conflitos entre os países invasores, 
a conferência não conseguiu resolvê-los. As ambições e o egoísmo, fizeram 
com que as tensões fossem cada vez mais axiomáticas entre eles. Na altura, as 
explicações “científicas” justificavam-se como escrevem Mello e Castro:

[...] a colonização tem difundido a civilização em países de uma evolução 
atrasada, tem subtraído muitas regiões à violência e à anarquia; tem 
aumentado o bem-estar individual com novos produtos, que se tomaram 
de consumo corrente, dando lugar à criação de novas indústrias e a um 
grande desenvolvimento (Mello; Castro, 1919 apud Meneses, 2010, p. 72).

Na base disso, percebe-se que, o colonialismo na África deixou marcas 
profundas da violência política, social, histórica e cultural. Trata-se, portanto, 
de uma política de controle e da imposição de uma autoridade alheia sob as 
mesmas laws e a mesma jurisdição, exercendo a sua influência de exploração 
e de subjugação dos nativos. Portanto, a ocupação efetiva só foi efetivada, 
peremptoriamente, com a realização da Conferência de Berlim.

A NEGAÇÃO DA HUMANIDADE AFRICANA: UMA QUESTÃO 
FANTASMAGÓRICA?

Mas o que devemos entender por “negro”? […]. Num plano 
fenomenológico, o termo designa, em primeira linha, não uma realidade 
significante qualquer, mas uma jazida, ou melhor, um rebatalho de 
disparates e de fantasmas que o Ocidente (e outras partes do mundo) urdiu 
e com o qual recobriu as pessoas de origem africana muito antes de serem 
capturadas nas redes do capitalismo emergente dos séculos XV e XVI.  
(Mbembe, 2018, p. 79-80).

Como foi realçada na secção anterior, a invasão e a ocupação colonial 
não só resultaram na exploração dos elementos naturais, criação de barreiras 
arquitetônicas e normativas que dificultaram a convivência harmoniosa entre 
os autóctones, mas resultaram, também, na imposição de uma visão sob o 
fundamento equiparado de uma racionalidade cartesiana e positivista. Com 
isso, a humanidade africana foi posta em questão.

A leitura das sociedades invadidas acaba simbolicamente pela captura, 
matança ou pela escravidão dos autóctones, que toma, então, a figura do monstro 
ou do dragão (Foé, 2013). Destarte, os apologistas da escravidão asseveram que 
a barbárie e a selvageria não indicam a desumanização, a brutalidade e os crimes 
dos assassinatos dos pretos, mas pelo contrário, o baixo nível de civilização, de 
humanidade e de moralidade destes (Quillet, 1976 apud Foé, 2013). O negro 
neste sentido é associado ao escravo o que lhe conferiu o trinômio mulher/homem-
escravo, mulher/homem-mercadoria e mulher/homem-sem-direito, gerando mais-valia 
para o sistema capitalista moderno. Era um projeto quimérico para transformar 



48

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

os africanos em “coisas” que poderiam ser exploradas. A conduta da arrogância 
ocidental é metafórica e pode ser interpretada como uma atitude que:

[...] faz com que o Ocidente pareça [e é] incapaz de ir ao encontro dos 
outros povos como um amigo, mas como um conquistador; raramente 
como um aliado, mas constantemente como um adversário; jamais como 
um parceiro, mas sempre como um mestre. O Ocidente se recusa a dialogar 
com os outros povos porque ele não gosta muito do princípio da igualdade 
e da reciprocidade com os vencidos. O Ocidente proíbe tal diálogo porque 
ele decreta a inferioridade congênita do Outro ou do vencido. Esse decreto 
explica a exclusão do negro da humanidade comum e sua transformação 
em coisa (Foé, 2013, p. 182).

A impossibilidade de copresença e diálogo manifesta-se na organização 
do espaço urbano, nas políticas de saúde, educação, ciência e produção de 
conhecimento. A história evidencia que os “Outros” foram tratados como 
inexistentes ou sub-humanos, impedindo a partilha dos mesmos espaços. Nesse 
sentido, o pensamento moderno revela-se sacrificial e segregacionista, pois, ao 
negar a humanidade dos “Outros”, afirma o “Nós” como síntese da humanidade 
e “Outros” como síntese da desumanidade.

Com a naturalização dos africanos como escravos, pensadores ocidentais 
sustentavam que o homem livre europeu tinha o direito de dominá-los, 
considerando-os inferiores na escala evolutiva. Comparavam-nos a animais 
domésticos, exercendo funções subordinadas ao homem livre (Foé, 2013). 
Hume apud Foé, 2013, p. 184) afirmava que os negros eram naturalmente 
inferiores aos brancos, sem nações civilizadas, indivíduos eminentes, artes ou 
ciências no continente africano. Para ele, a diferença entre o europeu livre e o 
africano era, portanto, tanto natural como cultural. De forma semelhante, Kant 
sustentava que os africanos não possuíam, por natureza, as mesmas capacidades 
de raciocínio e civilização dos europeus, pois

[...] dentre os milhões de pretos que foram deportados de seus países, não 
obstante, muitos deles terem sido postos em liberdade, não se encontrou 
um único sequer que apresentasse algo grandioso na arte ou na ciência, 
ou em qualquer outra aptidão; já entre os brancos, constantemente 
arrojam-se aqueles que, saídos da plebe mais baixa, adquirem no mundo 
certo prestígio, por força de dons excelentes. Tão essencial é a diferença 
entre essas duas raças humanas, que parece ser tão grande em relação às 
capacidades mentais quanto à diferença de cores. A religião do fetiche, tão 
difundida entre eles, talvez seja uma espécie de idolatria, que se aprofunda 
tanto no ridículo quanto parece possível à natureza humana. A pluma 
de um pássaro, o chifre de uma vaca, uma concha, ou qualquer outra 
coisa ordinária, tão logo seja consagrada por algumas palavras, tornam-
se objeto de adoração e invocação nos esconjuros. Os negros são muito 
vaidosos, mas à sua própria maneira, e tão matraqueadores, que se deve 
dispersá-los a pauladas (Kant, 1993 apud Praxedes, 2008).



49

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Kant afirmava que a religião dos africanos poderia ser interpretada como 
fetichismo ou idolatria, considerando objetos comuns, como penas, chifres ou 
conchas, dignos de adoração, e concluía que os negros eram vaidosos e loquazes 
por natureza (Kant, 1823 apud Foé, 2013). De forma semelhante, Oliva (2007) 
afirma que Kant descrevia os africanos como irracionais, indolentes e sujeitos 
a chefes tirânicos, justificando, assim, a escravidão como uma “bênção”. Tais 
interpretações são infundadas, pois desprezam o entendimento das práticas 
religiosas africanas enquanto sistemas simbólicos e rituais com significados 
profundos e comunitários. Negar a religiosidade africana reflete uma racionalidade 
eurocêntrica e preconceituosa, que distorce, de fato, a realidade das sociedades 
africanas. Questiona-se, portanto, quais critérios poderiam legitimar a classificação 
da religião africana como “besta”, quando ela constitui um conjunto organizado 
de crenças e práticas significativas para as suas comunidades.

[...] pela convicção de que a Europa seria o exemplo de um complexo 
civilizatório e religioso superior aos outros conjuntos societários de 
humanidade. Isso ficava evidente [...] no olhar europeu capaz apenas 
de visualizar na África a ausência da fé cristã, trocada naquela terra por 
“cultos pagãos e fetichistas”, e a inexistência de Estados organizados aos 
moldes europeus, trocados em África por formações políticas de pequenas 
dimensões ou por chifres desorganizados sem símbolos do poder que 
compunham os teatros das cortes europeias. [...] o que refletia a África 
como um espaço marcado pela ausência dos grandes Reinos centralizados 
como na Europa, e estigmatizado pela perversão espiritual de suas gentes 
(Oliva, 2007, p. 57).

Alguns pensadores europeus, como Montesquieu, exaltaram a 
racionalidade européia como modelo e classificaram os africanos como possuindo 
uma mentalidade primitiva, irracional e pré-lógica (Mudimbe, 2013a). Para esses 
autores, diferenças fisiológicas eram utilizadas para justificar a escravização, 
tratando os africanos como propriedade, comparável a animais. Voltaire (1963 
apud Foé, 2013) afirmava que os negros eram intelectualmente inferiores, pouco 
capazes de raciocínio e destinados a servir os brancos desde o nascimento. Tais 
concepções refletem preconceitos e falsas interpretações da realidade histórica 
africana, que a história demonstra serem completamente infundadas. Assim, 
pergunta-se: o que Montesquieu tem a dizer sobre a escravização do preto e da 
sua inferioridade postulada pelo eurocentrismo? Eis o que ele disse:



50

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

[...] tendo os povos da Europa exterminado os da América, tiveram que 
escravizar os da África a fim de utilizá-los no desbravamento de tantas 
terras. O açúcar seria muito caro, se não se cultivasse a planta que o 
produz pelos escravos. Aqueles a que nos referimos são negros da cabeça 
aos pés e têm o nariz tão achatado que é quase impossível lamentá-los. 
Não podemos aceitar a ideia de que Deus, que é um ser muito sábio, tenha 
colocado uma alma, sobretudo uma alma boa, em um corpo negro. [...] 
É impossível que nós suponhamos que essas [pessoas] sejam homens, 
porque, se nós os supusermos homens, começaríamos a acreditar que nós 
próprios não somos nem mesmo cristãos [...]. (Montesquieu, 1979 apud 
Foé, 2013, p. 188-189).

Além das teses que sustentavam pseudoargumentos e negavam a 
humanidade africana, o sistema judicial colonial legitimava a escravidão como 
um direito dos colonizadores, visando “civilizar” os não civilizados. Essas 
justificações apoiavam-se em preconceitos sobre a humanidade e as culturas 
africanas, negando-lhes qualquer expressão cultural, social, política e, nas 
posições mais extremas, qualquer traço de humanidade. Contudo, segundo 
Mbembe (2018), essa humanidade não desaparecia por completo; permanecia 
suspensa, negada, mas com desejo de autonomia, criatividade e pensamento, 
resistindo à fixação e à repetição impostas pelo colonialismo.

Pelos vieses espirituais e políticos, os africanos escravizados eram 
representados negativamente, vistos como destinatários de uma “graça” através 
da evangelização e da civilização, mesmo que isso implicasse coerção física e 
psicológica. Nas ações missionárias, persistia a discriminação racial, revelando 
que o racismo, preconceito e desigualdade estruturavam as relações entre 
missionários e autóctones.

Mudimbe (2013b, p. 72) enfatiza que a distinção africanos/brancos se 
reduzia a uma “metáfora de cores”, transformando a palavra “negro” numa 
fantasmagoria simbólica. Esta construção racial permitiu que pessoas de origem 
africana fossem “convertidas” em corpos de extração e sujeitos racialmente 
assujeitados, submetidos a um processo trifênico de ossificação, envenenamento 
e calcificação. Mbembe (2018) reforça que o negro não é apenas o protótipo do 
sujeito oprimido, mas alguém cuja vida se forma a partir dos resíduos de quem 
o inventou, transformando-o em “mineral vivo” de valor econômico e simbólico

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Fica patente, nas arguições dos prosélitos da invenção de uma ideia sobre 
a África, um quiproquó que, no sentido maleável, se revela perigoso. Após 
tirarem as suas ilações unilaterais, a partir das suas cosmovisões, elaborarem 
conclusões em gabinetes fechados e deslocados, e analisarem superficialmente 



51

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

as relações ancestrais que os povos africanos mantinham com a ancestralidade, 
elemento central nas sociedades africanas, os adeptos dessas teorias eurocêntricas 
subestimaram as riquezas das mundivivências africanas, aplicando gratuitamente 
as suas pseudo conclusões.

As categorias “negro” e “branco” são construções sócio-políticas, 
históricas e culturais. As construções das aparências e das cosmogonias devem 
ser analisadas com cuidado, para evitar o conformismo, o essencialismo e as 
explicações naturalistas. Essas construções colocaram o negro no lugar do 
“não-ser” e o branco no lugar do “ser”. A negação da humanidade africana, 
além de ser uma fantasmagoria absurda, representa a ignorância ou a má-fé 
de sectários que acreditavam cegamente na inexistência da humanidade dos 
africanos. Apesar de carecerem de fundamentos, essas construções continuam, 
infelizmente, presentes no inconsciente coletivo, nas relações entre negros e 
brancos, e no imaginário social.

O eurocentrismo e a arrogância das interpretações europeias estão 
carregados de falsas argumentações que sustentaram o comércio transatlântico, 
obrigando os nossos ancestrais a desterritorializar-se de forma abrupta e a 
trabalhar em condições desumanas nas fábricas de açúcar, nas plantações de 
cacau, entre outros, sendo utilizados para sustentar as indústrias europeias. Para 
naturalizar este pensamento, os pensadores europeus aplicaram o que Wade 
Nobles denomina “encarceramento mental”, por meio de teorias tomadas como 
universais e naturais, evidenciando o racismo científico e institucional.

Uma perspectiva de escrevivência deve constituir a base epistemológica, 
metodológica e interpretativa da pesquisa, o que não implica essencialismo 
nem negacionismo científico, e jamais posicionar-se como alienígena face às 
práticas dos sujeitos. Essa abordagem deve refletir-se nas instituições de pesquisa 
africanas, nas instituições de socialização tradicionais, nas gerações presentes e 
futuras, nos debates, nas palestras e nos textos produzidos. Portanto, instituições 
como a família, a igreja e as escolas devem orientar-se para a formação de 
indivíduos ativos, críticos e conscientes, considerando as dinâmicas do mundo. 

REFERÊNCIAS

ANÓS TÉ, Paulo. Violência política colonial na África: um diálogo entre 
Mahmood Mamdani e Frantz Fanon. Revista Aedos, v. 14, n. 31, p. 45-60, 2022. 

AKE, Claude E. “Ciência social como imperialismo”. In: LAUER, Helen; 
ANYIDOHO, Kofi. (Orgs.). O resgate das ciências humanas e das humanidades 
através de perspectivas africanas. Brasília: FUNAG, 2016, p. 43-98.

BARROS, Douglas Rodrigues. Lugar de negro, lugar de branco? Esboço para 
uma crítica à metafísica racial. São Paulo: Hedra, 2019.



52

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

CABRAL, Vasco. Colonização e religião: da primeira evangelização à 
colonização dos povos da Guiné. Soronda, v. 5, n. 1, p. 39-50, jan. 1998. 

CANDÉ MONTEIRO, Artemisa Odila. Discurso nacional e etnicidade em 
África: o caso da Guiné-Bissau (1959-1994). Curitiba: Editora Appris, 2019. 

CAOMIQUE, Policarpo Gomes. Virtudes satanizadas: epistemologias 
africanas e outros olhares. São Paulo: Fontenele Publicações, 2020. 

DIAZ, José Alejandro Sebastian Barrios. Por intermédio da luta armada: 
ocupação colonial, guerra de libertação nacional e independência em 
Moçambique. Revista Brasileira de Estudos Africanos, v. 7, n. 14, p. 33-52, 
dez. 2022. 

FALOLA, Toyin. Nacionalizando a África, culturalizando o ocidente e 
reformulando as humanidades na África”. In: LAUER, Helen; ANYIDOHO, 
Kofi. (Orgs.). O resgate das ciências humanas e das humanidades através de 
perspectivas africanas. Brasília: FUNAG, 2016, p. 98-133.

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 1968.

FOÉ, Nkolo. África em diálogo, África em autoquestionamento: universalismo 
ou provincialismo? “acomodação de Atlanta” ou iniciativa histórica? Educar 
em Revista, v. 29, n. 47, p. 175-228, jan.-mar. 2013. 

HERNANDEZ, Leila Leite. A África na sala de aula: visita à história 
contemporânea. São Paulo: Selo Negro Edições, 2008. 

KI-ZERBO, Joseph. Introdução geral. In: KI-ZERBO, Joseph (ed.). História 
geral Da África I:metodologia e pré-história da África, XXXI- LVII. Brasília: 
UNESCO, 2010.

LOPES, Carlos. The Self-deception Trap: Exploring the Economic 
Dimensions of  Charity Dependency Within Africa-Europe Relations. Springer 
Nature, 2024.

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. São Paulo: N-1 Edições, 2018. 

MENESES, Maria Paula G. 2010. O ‘Indígena’ africano e o colono ‘europeu’: 
A construção da diferença por processos legais. E-Cadernos CES, n. 07, p. 68-
93, mar. 2010. 

MUDIMBE, Valentin Yves. A ideia da África. Mangualde (Portugal), 
Luanda: Edições Pedago; Edições Mulemba, 2013a.

MUDIMBE, Valentin Yves. A invenção de África: gnose, filosofia e a ordem 
do conhecimento. Mangualde (Portugal), Luanda: Edições Pedago; Edições 
Mulemba, 2013b.

NGOENHA, Severino E. Filosofia africana: das independências às 
liberdades. Maputo: Paulinas, 2014. 



53

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

OLIVA, Anderson Ribeiro. Lições sobre a África: diálogos entre as 
representações dos africanos no imaginário ocidental e o ensino da História da 
África no mundo atlântico (1990-2005)”. 2007. Tese (Doutorado em História) – 
Universidade de Brasília, Brasília, 2007.

PRAXEDES, Walter. Eurocentrismo e racismo nos clássicos da Filosofia e 
das ciências sociais. [online]. 2008. Disponível em: http://www.educadores.
diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/artigos_teses/FILOSOFIA/Artigos/
Walter_Praxedes.pdf. Acesso em: 05 nov. 2025.

WAPMUK, Sharkdam; AKINKWOTU, Oluwatooni. As dinâmicas da África 
nas relações mundiais: do afro-pessimismo para o afro-otimismo? Revista 
Brasileira de Estudos Africanos, v. 2, n. 4, p. 11-31, fev. 2017. 



54

ENTRE AGENCY E LOCATION: 
UMA INTRODUÇÃO AO CONCEITO 

DE AFROCENTRICIDADE

Maurício Silva1

INTRODUÇÃO

Com o adensamento dos movimentos negros nos Estados Unidos, a partir 
dos anos sessenta, e com a difusão de uma ideologia radicalmente favorável ao 
legado cultural africano, quase sempre difundida por intelectuais provenientes 
dos mais diversos países da África, o conceito de afrocentricidade – e outros 
similares e complementares, geralmente anteriores a ele, servindo-lhe de embrião 
– ganha, a partir dos anos oitenta e noventa, mais densidade, sobretudo ao ser 
aplicado no contexto da aprendizagem, em seus diversos níveis de escolarização 
(Wiggan, 2010). Assim, da negritude de Aimé Césaire e do pan-africanismo 
de Du Bois e Garvey, nos anos de 1960, à própria afrocentricidade de Karenga 
e Obenga nos anos de 1980 (Rabaka, 2009), um longo caminho foi traçado, 
não sem a colaboração imprescindível de outros intelectuais “orgânicos” da 
diáspora africana ou não, como Cheikh Anta Diop, Franz Fanon, Amilcar 
Cabral, Martin Luther King etc., que perfazem, no mundo ocidental, o 
pensamento africano contemporâneo (Macedo, 2016). Desse modo, pode-se dizer 
que muitas das ideias que atualmente são consideradas afrocêntricas, já existiam – 
embora não com esse nome – na passagem do século XIX para o XX, época que 
assinala o auge do colonialismo europeu na África e a prevalência das teorias 
raciais “científicas” e deterministas, além de marcar, nos Estados Unidos e em 
outras partes do mundo, o ápice da discriminação e perseguição aos negros 
afrodescendentes (Bracey Junior; Meier, 1994).

Contudo, não é comum, mesmo no Brasil, nação em que o contingente de 
afrodescentes supera quase todos os países do mundo, encontrar estudos sobre 
o conceito de afrocentricidade e seus principais divulgadores (Molefi Asante, 
Maulana Karenga etc.) ou inspiradores (Marcus Garvey, Carter G. Woodson, 

1	 Doutor e pós-doutor em Letras Clássicas e Vernáculas pela Universidade de São Paulo; 
foi professor do Programa de Mestrado e Doutorado em Literatura e Crítica Literária da 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (LCL-PUCSP); atualmente, é professor do 
Programa de Mestrado e Doutorado em Educação da Universidade Nove de Julho (PP-
GE-UNINOVE-SP). E-mail: maurisil@gmail.com.



55

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

W. E. B. Du Bois, Cheikh Anta Diop etc.). Com exceção de um reduzidíssimo 
número de estudos acadêmicos – entre teses e artigos científicos –, é praticamente 
impossível encontrar, por aqui, alguma obra que trate do assunto de modo mais 
consistente, mesmo entre as traduções de livros estrangeiros. Mesmo as obras 
do principal porta-voz do referido conceito, Molefi Asante, são parcamente 
conhecidas por aqui. Professor afro-americano da Temple University (Philadelphia) 
–   onde foi defendido, em 1988, o primeiro doutorado dos Estados Unidos em 
Estudos Afro-Americanos – e fundador do Institute for Afrocentric Studies, Molefi 
Asante tem sido pródigo na defesa do que considera uma verdadeira “ideology 
of  Afrocentricity” (Cornelius, 2014), por meio de publicações que, embora 
ainda sem tradução no Brasi, têm causado significativa discussão nos meios 
acadêmicos norte-americanos e europeus. 

Neste artigo, trataremos de ideias e conceitos próprios da afrocentricidade, 
com base, sobretudo, nas teorias de Molefi Asante, a fim não apenas de 
compreender alguns de seus aspectos mais relevantes – e sua possível 
aplicabilidade ao nosso contexto socioeducacional –, mas também de torná-los 
mais acessíveis ao leitor brasileiro.

AFROCENTRICIDADE: UM CONCEITO

Pode dizer que, no campo conceitual, a primeira questão que se coloca, 
numa tentativa de apresentar os mais destacados princípios do conceito de 
afrocentricidade, é a da definição do próprio termo, proposição que se constrói a 
partir das noções – basilares, para a constituição referido conceito – de atuação/
(auto)realização (agency)2 e localização/centralidade (location).

É assim que Asante (2003), em seu cultuado Afrocentricity. The Theory of  
Social Change (1980, p. 1), afirma que uma renascença africana só será possível 
se houver uma ideologia africana que permita a concretização de uma atuação/
(auto)realização africana (African agency), ou seja, “a sense of  self  actualizing based 
upon the best interests of  African people”. Essa noção de African agency é, com 
efeito, essencial para a compreensão do conceito de afrocentricidade, tomado 
por Asante (2003, p. 03) como uma perspectiva filosófica baseada na “discovery, 
location, and actualizing of  African agency within the context of  history and 
culture. By agency is meant an attitude toward action originating in African 

2	 Conceito difícil de ser traduzido em português por meio de um único vocábulo, o termo 
agency é bastante fecundo, tendo sido empregado em várias áreas do conhecimento huma-
no. Um estudo sobre sua aplicação em algumas dessas áreas, em especial no campo da 
linguagem, pode ser encontrado em Ahearn (2001). Ver também Asante e Karenga (2006). 
Em português, mais recentemente, tem-se optado pelo uso do vocábulo “agência”, numa 
tradução direta de agency, num sentido próximo à ideia de “capacidade de agir”, conforme 
o Dicionário Priberam (2025).



56

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

experience”. São, portanto, dois os sentidos que a noção de agency parece 
adquirir nesse preciso contexto: primeiro, o de (auto)realização (self  actualizing); 
o segundo de atuação (attitude toward action); ambos visceralmente vinculados 
à experiência africana. Procurando explicitar ainda mais este termo, Asante 
(2007, p. 02), mais de duas décadas depois, em seu An Afrocentric Manifesto. 
Toward an African Renaissance (2007), define a afrocentricidade como uma 
perspectiva intelectual paradigimática (a paradigmatic intellectual perspective) que 
privilegia a “African agency within the context of  African history and culture 
transcontinentally and trans-generationally”. 

Não se pode pensar a noção de agency, no contexto da afrocentridade, 
sem vinculá-la ao de location, categoria que, como a anterior, também sugere 
uma dupla acepção: a de localização e a de centralidade. Com efeito, o próprio 
Asante (2007) associa a afrocentricidade à urgência de uma centralidade da 
atitude/(auto)rrealização africana. A afrocentricidade poderia, assim, ser 
definida como uma espécie de “location da agency”, isto é, o empenho em 
tornar a atitude e a (auto)realização africanas um aspecto central da perspectiva 
afrocêntrica, levando os africanos e afrodescendentes a se verem com agentes e 
atores de sua própria história, em vez de elementos periféricos e marginais, além 
de desmascarar a retórica do poder e do privilégio. Surgindo num processo de 
conscientização da marginalização do povo africano, a afrocentricidade objetiva 
criaria, portanto, uma “nova” realidade, em que se verificaria a liberação da 
mente dos africanos, processo em que adquire relevo não apenas a localização 
(centralidade), mas, como já foi dito antes, a atuação/(auto)realização dessa 
mesma comunidade, que agiria em favor de seu próprio interesse: “when agency 
does not exist we have the condition of  marginality, and the worst form of  
marginality is to be marginal whitin your own history” (Asante, 2007, p. 41). 

O próprio termo afrocentridade erige-se sob essas duas noções, podendo-se 
facilmente pensar numa correlação direta, primeiro, entre o prefixo “afro” e a 
ideia de atuação/(auto)realização dos africanos em favor de sua própria história e 
cultura; e, segundo, entre o vocábulo “centralidade” e a ideia de localização central 
desse processo de conscientização na vida dos africanos e afrodescendentes. Por 
isso, para o autor, “afrocentricity is a mode of  thought and action in wich the centrality 
of  African interests, values, and perspectives predominate. In regards to theory, it is the 
placing of  African people in the center of  any analysis of  African phenomena” (Asante, 
2003, p. 02). Se falamos aqui em conscientização, foi propositadamente, pois, 
como lembra ainda Asante (1990, p. 05), o pensamento afrocêntrico tem por 
princípio “a self-conscious obliteration of  the subject/object duality and the enthronement 
of  an African wholism”, permitindo, assim, que o afrocentrista coloque os valores 
e ideiais africanos no centro de sua investigação: “the Afrocentrist seeks to uncover 



57

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

and use codes, paradigms, symbols, motifs, myths, and circles of  discussion that reinforce 
the centrality of  Africans ideals and values as a valid frame of  reference for acquiring and 
examining data” (Asante, 1990, p. 06). Logicamente, ao tratar desse assunto em 
termos de códigos, paradigmas, símbolos, motivos, mitos e círculos, não se pode 
negar que o empreendimento africentrista pressuõe, como sugere o próprio autor, 
no mesmo livro, uma questão cosmológica (com os mitos, lendas, literatura e 
oratura africanas, sempre relacionadas à formação racial, à cultura, ao gênero, à 
classe); uma questão epistemológica (em que a linguagem, a memória ancestral, 
a arte e a ciência compõem as fontes do conhecimento); uma questão axiológica 
(que coloca a ética em conexão com o avanço do conhecimento africano); e 
uma questão estética (que pressupõe sete sentidos: polirítmico, policêntrico, 
dimensional, repetição, curvilinear, memória épica e holismo). 

Definir a afrocentricidade é, ainda, uma questão de diferenciação entre 
esse termo e outros correlatos e/ou semelhantes. Distinção necessária, já que 
se costuma fazer muita confusão entre o conceito de afrocentricidade e os de 
africologia, africanidade, estudos africanos, afrocentrismo etc.

A primeira distinção, portanto, que se pode fazer é entre afrocentricidade e 
africanidade, este último bastante utilizado no Brasil com um sentido relativamente 
semelhante àquele que o próprio Asante utiliza para o de afrocentricidade. Num 
texto de longo alcance, porque divulgado num site da internet, Asante (2011) 
procura definir a afrocentricidade justamente pela oposição à noção de africanidade, 
tomado como conceito que sugere uma forma de os africanos viverem em acordo 
com costumes e tradições africanas (por exemplo, vestir roupas ou adotar nomes 
africanos); ao contrário desse sentido, a afrocentricidade denotaria um processo de 
autoconcientização da necessidade de centralidade, estando em sintonia com sua 
própria agency. Como deixa bem claro em uma de suas obras: “Afrocentricity is not 
Africanity. It is not the mere existence of  the African person as an African person but rather 
the active, self-conscious advancement of  the humanizing motif  in every sector of  society” 
(Asante, 2003, p. 133). Com efeito, buscando uma distinção fundamental entre os 
dois conceitos e que desfaça eventuais equívocos em sua utilização, Asante (1998), 
em seu célebre The Afrocentric Idea, afirma que enquanto a afrocentricidade define-
se pelas categorias de agency and action, a africanidade pressupõe as de identity and 
being. E completa: actually, Africanity refers in its generality to all of  the customs, 
traditions, and traits of  people of  Africa and the diaspora. On the other hand, 
Afrocentricity is very specific in its reliance on self-conscious action” (Asante, 
1998, p. 19). 

Afrocentricidade, portanto, não é o mesmo que africanidade, de acordo 
com as concepções dos representantes daquela corrente de pensamento, embora, 
como lembra o próprio Asante (2014, p. 21) em outro livro, seja possível estabeler 



58

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

nexos claros entre ambos os conceitos, a fim de, sobretudo, “generate a more 
productive architectonic African culture of  balance and harmony”.

Da mesma forma, a afrocentricidade difere-se do conceito de africologia 
(ou afrologia), mas agora por uma perspectiva positiva. A discussão se dá, 
basicamente, no âmbito dos Estudos Africanos (ou, ainda, Estudos Negros, 
Estudos Afro-Americanos etc.), uma vez que há estudos afrocentrados e estudos 
não afrocentrados, isto é, aqueles que, embora procurem estudar algum(ns) 
aspecto(s) da realidade africana, não o fazem em conformidade com a abordagem 
afrocentrada. Somente os Estudos Africanos imbuídos dessa perspectiva 
mereceriam, assim, ser considerados autênticos estudos africológicos/afrológicos. 
Afinal, como diz taxativamente Asante (2003, p. 78), “it is the Afrocentric 
method which makes Afrocological study”. Finalmente, haveria, segundo este 
mesmo autor (2003), três qualidades básicas que o afrologista/africologista deve 
possuir: competência, clareza de perspectiva e compreensão do assunto. 

Desse modo, a africologia ocuparia seu espaço entre outras abordagens 
pluralistas, sem querer hierarquizar ou atingir a hegemonia do pensamento; 
como disciplina, sustenta-se no compromisso de centrar o estudo do fenômeno 
e eventos africanos, interpretando a realidade a partir das referências advindas 
do próprio mundo africano. Do ponto de vista prático, a africologia preocupa-se 
não apenas com o continente africano, geograficamente falando, mas também 
com outras partes do mundo onde haja populações que se declarem africanas, 
necessitando-se, para tanto, concepções metodológicas mais flexíveis. Haveria, 
assim, ainda segundo Asante (1990), no livro em que mais se dedicou ao 
assunto, sete temáticas gerais a serem estudadas no âmbito da africologia: a 
temática social, a comunicação, a histórica, a cultural, a política, a econômica e 
a psicológica. Com efeito, do ponto de vista metodológico, o método afrocêntrico 
deve trazer entre seus objetivos a ideia de uma missão harmonizadora, resultando 
num modelo interativo (interactive model), em vez de um modelo isolado, distante 
e abstrato, em que o sujeito se separa do objeto de estudo, como sugerem alguns 
métodos eurocêntricos. Dessa forma, o método afrocêntrico envolve introspecção 
e retrospecção, aproximando sujeito e objeto e encorajando uma perspectiva 
coletiva, em oposição ao individualismo: “Afrocentric method suggests cultural 
and social immersion as opposed to ‘scientific distance’ as the best approach to 
understand African phenomena” (Asante, 1990, p. 27). Sem essa imersão social 
(social immersion) e essa imersão cultural (cultural immersion), o pesquisador 
não adquire condições de trabalho dentro dos princípios da africologia. Além 
disso, deve-se ter em mente que a metodologia afrocêntrica, base estrutural dos 
estudos africológicos/afrológicos não dispensa o racionalismo como forma 
de abordagem do objeto estudado, mas também não renega outros modos de 
investigação na aquisição do conhecimento, ou seja, não exclui o outro: 



59

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

[...] our methodology must be wholistic and integrative; our epistemology, 
participatory and committed. The Africologist is a working scholar 
committed to the advancement of  knowledge about the African world (…) 
The aim of the Africologist is to make the world more meaningful to those 
who live in it and to create spaces for human understanding. Our task is not 
like that of  the Western social scientist who seeks to predict human behavior 
in order to advance more direct control over nature but rather to explain 
human nature as it is manifest in the African arena (Asante, 1990, p. 28). 

Como lembra, com reconhecida propriedade, Ama Mazama (2003), ao 
vincular-se aos estudos africanos – ou, no contexto do Estados Unidos, aos 
estudos afro-americanos – a afrocentricidade deve ser entendida também em 
sua dimensão sociológica, relacionando-se diretamente a uma matriz disciplinar 
que contém tanto um particular conjunto de princípios metafísicos quanto um 
aparato conceitual, uma metodologia e um conjunto teórico específicos.

Há ainda uma última e, porventura, mais relevante distinção a ser feita, 
a fim de uma mais completa compreensão do conceito aqui estudado: aquela 
entre a afrocentricidade e o eurocentrismo, dentro da qual se insere, inclusive, 
uma distinção menor, mas não menos relevante, entre afrocentricidade e 
afrocentrismo. Não cabe aqui uma tentativa extensa de definição do conceito de 
eurocentrismo, bastando ter em mente, como ideia mais ou menos óbvia, que 
este conceito pressupõe, como o próprio nome sugere, um princípio segundo o 
qual o continente europeu é tomado como centro geopolítico e epistemológico do 
mundo, tanto ocidental quanto oriental. Para a afrocentricidade, contudo, trata-
se de uma ideia falaciosa – para não dizermos capciosa! -, na medida em que, 
antes de tudo e entre outras coisas, desconsidera outros saberes, procedimentos, 
métodos, racionalidades, imaginários, representações etc.

Assim, o paradigma afrocêntrico, para retormarmos um conceito caro a 
Ama Mazama (2003), está pautado, em especial, na ideia de que não há um só 
modo de ver o mundo, e reconhecer isso é o primeiro passo para assumirmos 
nossa própria condição humana e histórica. Não se pode viver, como lembra 
Asante (1998), num espaço emprestado, que, além de não nos pertencer, impõe-
se a nós como modo único de estar-no-mundo. Em suas palavras, assumindo 
nossas próprias plataformas, colocando-se em nosso próprio espaço cultural 
e acreditando que nosso modo de compreender o mundo é tão válido quanto 
qualquer outro, “we will achieve the kind of  transformation that we need 
to participate fully in a multicultural society” (Asante, 1998, p. 08). Movida 
por uma ideologia centralizadora e equivocada, a Europa tem, dessa forma, 
enxergado o continente africano e todos os seus habitantes, em situação de 
diáspora ou não, a partir de um mesmo e único parâmetro, a saber, a partir de 
uma Eurocentric perspective.



60

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Sem ser o oposto do eurocentrismo (já que não se afirma como uma 
valorização etnocêntrica, em prejuízo de outras perspectivas), a afrocentricidade 
opõe-se à tendência europeia de impor seu conhecimento como universal. Daí, 
também, como sugerimos acima, a necessidade de se distinguir a afrocentricidade 
do conceito de afrocentrismo (Afrocentrism), usado, geralmente, pelos opositores 
da afrocentricidade para defini-la como o anverso do eurocentrismo. Diante 
das possíveis confusões que o uso desses termos possa gerar, o melhor mesmo 
parece ser utilizarmos o adjetivo Afrocêntrico (Afrocentric) e o substantivo 
afrocentricidade (Afrocentricity), que não renegam – como o faz o Afrocentrismo 
– os valores positivos e progressivos da Afrocentric perspective. Em suma, embora 
até mesmo os críticos da perspectiva eurocêntrica, quando provenientes da 
cultura europeia, não consigam, de modo geral, desvincular-se de sua matriz 
cultural, a perspectiva afrocêntrica não renega os outros saberes – e nem mesmo 
o europeu! –, mas busca, antes, conciliá-los:

Afrocentric rhetoric, while it is in opposition to the negative in Western 
culture, allows other cultures to coexist and in this respect is substantially 
different from Western rhetoric. It is neither imperalistic nor oppressive. 
Therein lies its invigorating power (Asante, 1998, p. 186). 

Se no campo conceitual impõe-se uma discussão acerca das definições 
e distinções que envolvem a afrocentricidade (agency, location, Africology, 
Afrocentrism, Eurocentrism e outros), no campo empírico – precisamente aquele 
em que o paradigma afrocêntrico torna-se uma realidade palpável e concreta 
– outros conceitos devem ser considerados, no intuito de melhor compreendê-
las em suas várias possibilidades de manifestação. São eles os conceitos de 
consciência/conscientização, linguagem e educação, o que sugere que a 
afrocentricidade manifesta-se, no plano da cotidianidade social e histórica, 
sobretudo como processos de consciência/conscientização, como expressão 
linguística e discursiva e como método/práxis educacional.

Embora a questão da consciência/conscientização, vinculada aos 
princípios da afrocentricidade, esteja presente em boa parte da obra de Molefi 
Asante, é em seu livro Afrocentricity: The Theory of  Social Change que expõe, com 
mais propriedade, a necessidade de se “adotar” o que chamou de consciência 
afrocentrada, que pode se expresser de vários modos, inclusive por meio da 
adoção de nomes africanos. Tratando especificamente das fontes teóricas que 
inspiraram a ideia de afrocentricidade, Asante (2003, p. 35) lembra que é esse 
amplo e complexo ideário que ajudar a conquistar a consciência coletiva (collective 
consciousness), ela mesma um dos principais pressupostos da afrocentricidade: 
“when we come to acceptance, as surely we are coming, of  this consciousness 
we will experience the rise of  Afrocentricity”. Eis aí o motivo pelo qual, para o 
autor, a ideia de afrocentricidade tem menos a ver com questões fenotípicas do 



61

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

que com a perspectiva filosófica: “Afrocentricity [...] is only superficially related 
to color, it is more accurately a philophical outlook determined by history” 
(Asante, 2003, p. 37). Em resumo:

Afrocentricity is the logical outgrowth of  the collective conscious will of  
the people; the collective conscious will is derived from Afrocentricity [...] 
Afrocentricity and collective conscious will are one. It is impossible to have 
a people who accept on without accepting the other (Asante, 2003, p. 61).

Apesar de relacionada a uma série extensa de aspectos da realidade 
experienciada pela população africana e afrodescendente – como a cultura, 
a história ou a filosofia –, a consicência afrocentrica exprime-se de modo mais 
eficaz a partir dos dois outros conceitos aqui aludidos. Por isso, pode-se 
dizer, sucintamente, que a conscientização se faz por meio de um processo 
“revolucionário” que ocorre no âmbito da linguagem e da educação.

No que compete ao primeiro termo (a linguagem), um dos temas 
fundamentais para a consolidação de uma perspectiva afrocêntrica, é preciso 
lembrar, antes de tudo, que o universo da linguagem é extremamente complexo e 
diversificado, podendo ser analisado sob uma gama infinita de abordagens. A ideia 
principal, sobre a qual se assenta boa parte dos princípios da afrocentricidade é a 
de que o indivíduo afrocentrado deve reconstruir sua linguagem sob novas bases, 
a fim de torná-la essencialmente humanizada; além disso, para além de qualquer 
essencialismo, sua linguagem deve ser forjada a partir de sua experiência social 
(social experience). Por isso, Asante (2003, p. 44) afirma que, “as inventive people, 
we must make sure that our linguistic inventions are functional in a socially and 
politically cohesive way. This means we must rid our language of  degrading 
terms that have been inherited from our oppressor”. 

Livrar a linguagem de termos degradantes, sobretudo daqueles herdados 
de quem oprime a comunidade africana e afrodescendente, significa, entre 
outras coisas, abraçar os pressupostos da perspectiva raciolinguística, segundo 
os quais deve-se atentar para a ideia de que falantes racializados são construídos 
como linguisticamente deficientes e desviantes em qualquer situação de práticas 
linguísticas (Flores; Rosa, 2015) e, a partir daí, buscar maneiras de eliminar 
toda forma de racismo e discriminação baseada na linguagem (Alim, 2016), 
desmantelando, finalmente, a hegemonia linguística branca e o racismo contra 
a variante negra da linguagem (Baker-Bell, 2019). No Brasil, essa questão 
relaciona-se, ainda, à ideia de racismo linguístico (Nascimento, 2019).

Asante e os afrocentristas revelam, nesse contexto, especial preocupação 
com a utilização do termo negro (em inglês), que, nos Estados Unidos, possui 
uma acepção deferente daquela verificada no Brasil, ao exprimir um sentido 
especialmente pejorativo em relação à comunidade afro-americana, embora, 
curiosamente, nem sempre fora assim: Gavey (2004) e Woodson (2011), por 



62

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

exemplo, dois dos maiores inspiradores da ideologia afrocêntrica, usavam e 
defendiam o emprego do termo inglês negro, em oposição a outros vocábulos 
que rejeitavam peremptoriamente (como nigger). Já no Brasil, possivelmente 
como consequência dos esforços do movimento “francês” da negritude, que, 
segundo Bernd “pretendia reverter o sentido da palavra negro, dando-lhe um 
sentido positivo” (p. 20), a palavra negro (em português) adquire um significado 
particularmente, não apenas por exprimir anseios e tensões caros ao movimento 
negro brasileiro (Silva, 2014), mas sobretudo por vincular-se, de modo visceral, 
a um processo de afirmação identitária. Como lembram Pereira e White, 

[...] a palavra negro expressa a noção de identidade assumida e, ao mesmo 
tempo, procura subverter os significados negativos associados a ela desde o 
período escravista. Em conseqüência disso, ser negro consiste em preservar 
o orgulho de pertencer a um grupo étnico cujos membros sobreviveram à 
exploração escravista e trabalharam para participar da vida social do país 
(Pereira; White, 2001, p. 259).

Voltando aos afrocentristas, o que se verifica é uma clara condenação ao 
uso do vocábulo negro, questão discutida por Asante em vários de seus livros, 
particularmente em Kemet, afrocentricity and knowledge, mas também no texto que 
escreveu para o celebrado livro de Ama Mazama, The Afrocentric Paradigm; nele, 
Asante (Mazama, 2003, p. 43) lembra da necessidade de se manter a centralidade 
dos valores africanos, muitas vezes desqualificados sob a denominação negativa 
de Negro: “the word Negro did not exist prior to slavery; both the term and its 
application were products of the social and economic contexto of the slave trade. 
Consequently, the attachment of the term Negro to African means a negation of  
history and culture”. Com efeito, vinculado ao fato histórico da colonização europeia 
do continente africano, ao processo de expansão capitalista no mundo ocidental e 
a outras experiências históricas dilacerantes, o termo negro, segundo Achille Mbembe, 

[...] foi inventado para significar exclusão, embrutecimento e degradação, 
ou seja, um limite sempre conjurado e abominado. Humilhado e 
profundamente desonrado, o negro é, na ordem da modernidade, o único 
de todos os humanos cuja carne foi transformada em coisa e o espírito em 
mercadoria – a cripta viva do capital (Mbembe, 2018, p. 21). 

Outra questão discutida pelos afrocentristas no âmbito da linguagem diz 
respeito à necessidade de valorização da linguagem falada (spoken word) – que, 
segundo eles, faz parte da cosmologia Africana e cuja força gerativa e produtiva 
está expressa no conceito de nommo –, em oposição a um discurso de natureza 
intelectual e acadêmica, associado ao grafocentrismo. Não por outro motivo, 
Asante (2014) propugna a favor do que chama de oratory dos afro-americanos, 
que deve ser compreendida dentro dos valores afrocêntricos, enfatizando o poder 
da palavra falada como elemento de resistência à ideologia dominante.



63

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Discutindo o conceito de discurso academico, Asante (1998) afirma que 
certas construções políticas impõem determinadas limitações nos contextos 
e conteúdos dos discursos sobre a realidade: é o caso do discurso intelectual 
e acadêmico, que considera a Europa uma espécie de berço da civilização 
ocidental e o pensamento europeu – que teria se originado na Grécia clássica 
– a matriz de todas as demais formas de pensamento. Trata-se de um discurso, 
lembra o educador, que não apenas nega as formas de pensamento não europeias 
(como a africana, a asiática ou a americana), mas também não reconhece a 
própria agency africana. Nesse contexto, o autor defende a adoção de uma 
linguagem que não se oponha aos valores africanos, mas, ao contrário, valorize 
a concepção africana de comunicação, que se assenta na ideia da palavra falada, 
de uma cultura comunicativa baseada na vocal-expressive modality, enfim no que 
chama de oratura, conceito que pode ser entendido como “the sum total of  oral 
tradition, wich includes vocality, drumming, storytelling, praise singing, and 
naming” (Asante, 1998, p. 72).

No contexto do pensamento africano, tal como propõe a afrocentricidade, 
a retórica (rhetoric) torna-se uma arte funcional (functional art) e a fala (speech), uma 
verdadeira atitude (attitude). Com efeito, historicamente afastado do aprendizado 
formal durante o evento da escravização africana, o negro nas Américas buscou 
exercitar a oratura, esse “comprehensive body of  oral discourse on every subject 
and in every genre of  expression produced by a people” (Asante, 1998, p. 96). 

No que compete ao segundo elemento que se relaciona diretamente à 
ideia de conscientização (a educação), pode-se dizer, sem tergiversações, que a 
educação está na base de vários dos principais pressupostos da afrocentricidade. 
Com efeito, é por meio da educação que africanos e afrodescendentes – imbuídos 
dos princípios da afrocentricidade – devem combater, de modo obsedante e 
sistemático, a “continued exclusion and marginalization of  African knowledge 
systems from educational texts, mainstream academic knowledge, and 
scholarship” (Dei, 1994, p. 5). O mesmo autor defende, ainda, a utilização do 
conhecimento afrocêntrico para a instauração de uma pedagogia que responda 
às necessidades práticas dos estudantes, ao afirmar que

Afrocentricity is a commitement to a pedagogy that is political education. 
It is a form of  education intended to equip students and teachers with the 
requisite cultural capital to work toward the erradication of  the structural 
conditions that marginalize the existence of  certain segments of  the school 
population (Dei, 1994, p. 15).

Muito do que a afrocentricidade defende como necessidade/
compromentimento, em termos de transformação do modelo américo-
eurocêntrico de educação vigente no mundo ocidental, advém da reflexão de uma 



64

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

tradição crítica que tem em algumas obras e autores seus principais referentes, 
como é o caso do célebre livro de Carter G. Woodson (The mis-education of  the 
negro, 1933), quem, segundo Asante (2007), teria estabelecido os princípios que 
governam o desenvolvimento da ideia afrocêntrica na educação. Com efeito, 
criticando um sistema educacional que o deseduca e o desorienta, já que se 
assenta numa pedagogia alheia aos valores africanos, Woodson (2011) combate 
uma realidade da comunidade africana e afrodescendente desconectada com 
sua própria história. Seguindo um percurso semelhante e complementar, Molefi 
Asante (2007, p. 79) propõe a adoção da afrocentricidade, como dispositivo que 
busca responder à “dislocation of  the African student in such an educational 
system by providing philosophical and theoretical guidelines and criteria wich 
are centered in the African perception of  reality”. 

De fato, para Asante (2007, p. 83), a relação entre afrocentricidade e 
educação permite aos estudantes africanos e afrodescendentes estudar a história 
e outras disciplinas sob a perspectiva africana, fazendo dele sujeitos – e não 
apenas objetos – desses estudos. Assim, o estudante estaria em condições de 
adquirir uma centralidade no processo educativo: 

Afrocentric education represents a new interpretation of  productive 
transmission of  values and attitudes. Students are made to see with new 
eyes and to hear with new ears. African American children learn to 
interpret phenomena from themselves as centered; whites learn to see 
that their own centers are not threatened by the space taken by African 
Americans or others.

Quase toda reflexão que Asante faz acerca das conexões entre 
afrocentricidade e educação refere-se ao ensino básico – em especial, o ensino 
básico norteamericano, considerado por muitos estudiosos, um sistema 
extremamente excludente e desigual, especialmente no que diz respeito ao 
alunado afrodescendente (Cornelius, 2017) –, embora tenha dedicado alguns 
textos exclusivamente ao ensino superior (Asante, 2016). Mas é, sem dúvida, 
em seu livro sugestivamente intitulado Revolutionary pedagogy: primer for teachers 
of  black children (2017), que Molefi Asante melhor desenvolve suas ideias sobre a 
importância da educação para a afirmação afrocêntrica.

Para o autor, faz-se necessário uma verdadeira revolução no campo da 
educação, o que pode ser alcançado por meio de uma pedagogia revolucionária 
(revolutionary pedagogy), que pressupõe formas diferentes de pensar e diferentes 
componentes estruturais na configuração escolar, com ênfase em cinco 
aspectos: ética, valores, letramento, relacionamento e raciocínio, os quais estão 
subentendidos nos objetivos mais gerais da pedagogia revolucionária:



65

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

[...] the purpose of  education for de revolutionary pedagogist is to prepare 
students to live in an interconnected global world with personal diginity 
and respect for all other people as human beings with the same privileges 
that one seeks for oneself  while preserving the Earth for those who will 
com afterwards (Asante, 2017, p. 09). 

Trata-se, portanto, de uma pedagogia que deve se basear num amplo 
espectro cultural (e não numa perspectiva individualista), que envolva a história, 
a política, a sociedade etc. Nesse sentido, o objetivo do ensino deixa de ser 
apenas o conteúdo, partindo do conhecimento e reconhecimento da cultura 
dos estudantes. Essa pedagogia revolucionária se afirmaria como uma filosofia 
da educação, que busca subverter o pensamento, os métodos e as práticas 
educacionais, em especial empregando técnicas relacionadas à africologia. 
Para aplicá-la adequada e eficazmente, inclusive combatendo a resistência 
dos próprios professores e do corpo administrativo das escolas, Asante (2017) 
propõe cinco teses gerais: primeira, não existe uma história universal que tenha 
a Europa como centro; segunda, o processo educacional relaciona-se a uma 
herança cultural transpassada por questões raciais, de classe e de gênero; terceira, 
faz-se necessário um acurado exame nos conceitos de tempo e espaço, no plano 
do conhecimento veiculado pelos currículos; quarta, a educação é um campo 
de lutas entre o status quo e as forças progressivas de transformação; quinta, 
deve-se criticar e reconstruir a infraestrutura da educação contemporânea, 
direcionando-a para uma adequada formação dos afro-americanos, dos 
americanos nativos e dos latinos.

Desse modo, o autor propõe o conceito de educação afrocêntrica (Afrocentric 
education) – numa perspectiva da location – como o principal caminho para uma 
pedagogia revolucionária, na medida em que a afrocentricidade é “the process in 
education that seeks to locate or relocate African people and phenomena within 
the context of  African historical and cultural agency” (Asante, 2017, p. 20). Daí a 
necessidade de um modelo de pedagogia que descolonize a educação ocidental, 
um modelo que vá além até mesmo do que foi a pedagogia crítica (Já que ela 
estaria posicionada numa perspectiva eurocêntrica), oferencendo ao aluno um 
ambiente escolar em que os afrodescendentes sejam efetivamente incorporados 
no ambiente educacional. 

Para o autor, finalmente, a assunção de uma ideia afrocêntrica (Afrocentric 
idea) é o principal desafio revolucionário da educação, investindo contra a 
imposição de uma visão suprematista branca e atacando teorias racistas: “a true 
revolutionary pedagogy will be different from a racist education, that is, a white 
supremacist education” (Asante, 2017, p. 67). 



66

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Adotar um paradigma afrocêntrico – e que se manifesta seja sob a forma de 
uma ideia ou uma ideologia, seja sob a forma de uma metodologia ou uma pedagogia 
afrocêntricas – é compartilhar de um suposto Sistema Cultural Africano (African 
Cultural System), que une diversas experiências ao redor do mundo e que, ao 
invés de se basear num essencialismo de fundo biológico, apoia-se na história, 
na educação e nas experiência de cada um: “unless they are off-center, mis-
educated, de-centered or culturally insane, most African people participate in the 
African Cultural System although it is modified according to specific histories 
and nations” (Asante, 2003, p. 05). Em outros termos, trata-se, como quer 
George Dei (1994), do compartilhamento e da identificação com determinados 
valores africanos, tais como a solidariedade africana tradicional (Traditional 
African Solidarity), as tradições de reciprocidade (Traditions of  Mutuality), a 
responsabilidade coletiva (Collective Responsability), a prosperidade pessoal e o 
status comunitário (Individual Wealth and Community Status), o Individual e o 
Comunitário (The Individual and the Community), a gerontocracia (Gerontocracy), 
a estética africana e a espiritualidade (African Aesthetics and Spirituality) e o gênero 
(Gender). 

Evidentemente, essa é uma posição bastante ousada, não isenta de críticas, 
como, de fato, tem acontecido com a afrocentricidade, alvo dos mais variados 
ataques, por meio de seus opositores. Indo de desavenças mais brandas, por assim 
dizer – como é o caso de diferenças apontadas entre as teses de Molefi Asante e 
Cornel West (Van Dik, 1995) – às mais belicosas – no caso de Clarence Walker, 
Mary Lefkowitz, James Palermo e outros –, o fato é que a afrocentricidade tem 
sofrido uma oposição que cresce em proposção direta à fama que vai adquirindo 
dentro e fora dos Estados Unidos. Palermo (1997), por exemplo, afirma, entre 
outas coisas, que a afrocentricidade cria uma ideologia da esperança (ideology 
of  hope), agindo como uma espécie de religião, com seu panteão de profetas 
(Luther King, Du Bois, Muhammad, Malcom X, Marcus Garvey etc.), seu 
revisionismo histórico e um sistema ético e metafísico e textos sagrados (Nija). 
Além disso, a adoção da ideologia proposta pela afrocentricidade levaria a 
criança/estudante, segundo esse autor (1997, p. 99), a uma visão de mundo 
distorcida e politicamente falsa. Em suma, conclui, “Afrocentricity reenforces 
the Afro-American´s alienation”.

Contestar ou confirmar cada uma das teses contrárias aos princípios da 
afrocentricidade demandaria um estudo muito mais alentado e profundo do 
que aquele que estamos aqui realizando, além de ser nosso propósito apenas 
apresentar suas principais características, ainda que numa visada propedêutica. 
Sem entrarmos no mérito das questões aventadas por Palermo e outros de seus 



67

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

críticos, poderiamos, por exemplo, lembrar que a associação da afrocentricidade 
a um impulso religioso não é visto, pelos próprios adeptos dessa ideia (Calloway-
Thomas, 1995), necessariamente como um aspecto negativo; Asante (2014), por 
exemplo, prefire falar, ao se referir à afrocentricidade, em termos um conjunto de 
ideias filosóficas, políticas e artísticas, em oposição a uma suposta base religiosa 
do conceito. 

Interessa lembrar, ao contrário, que a afrocentricidade consiste num 
conceito bastante amplo e complexo, e o melhor a fazer, para que se possa 
depreender toda sua dimensão, é considerá-la, tal como propõe Ama Mazama 
(2003), como um autêntico paradigma, que fundamentalmente possui duas 
dimensões: uma dimensão metafísica, com seus conceitos fundamentais, suas 
unquestioned presuppositions; e uma dimensão sociológica, diretamente relacionada 
a uma matriz disciplinar que contém tanto um particular conjunto de princípios 
metafísicos quanto um aparato conceitual específico, uma metodologia e um 
conjunto teórico. 

Estudá-la é adentrar esse multifacetado universo, por meio do qual é 
possível entender boa parte dos problemas e das dificuldades vivenciados pela 
comunidade africana e afrodiaspórica em todo o mundo, mas também suas 
potencialidades, seus sentidos e seus valores. 

REFERÊNCIAS

AHEARN, Laura M. Language and agency. Annual Review of 
Anthropology, Rutgers University, New Brunswick, n. 30, p.109–137, 2001.

ALIM, H. Samy. Introducing raciolinguistics: racing language and languaging 
race in hyperracial times. In: ALIM, H. Samy; RICKFORD, John R.; BALL, 
Arnetha F. (eds.). Raciolinguistics: how language shapes our ideas about race. 
Oxford/New York: Oxford University Press, 2016, p. 197-903.

ASANTE, Molefi Kete; KARENGA, Maulana (orgs.). Handbook of Black 
Studies.  California: Sage Publications, 2006.

ASANTE, Molefi Kete. Kemet, afrocentricity and knowledge. New Jersey: 
Africa World Press, 1990.

ASANTE, Molefi Kete. The afrocentric idea. Philadelphia: Temple University, 
1998.

ASANTE, Molefi Kete. Afrocentricity. The theory of  social change. Chicago/
Illinois: African American Images, 2003.

ASANTE, Molefi Kete. Afrocentricity. World ages archive. Disponível em: 
www.worldagesarchive.com/Reference_Links/Afrocentricity.htm. Acesso em: 
5 ago. 2011.



68

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

ASANTE, Molefi Kete. Facing south to Africa. Toward an african critical 
orientation. Maryland: Lexington Books, 2014.

ASANTE, Molefi Kete. An afrocentric manifesto. Toward an African 
renaissance. Cambridge/Malden: Polity Press, 2007.

ASANTE, Molefi Kete. Decolonizing the universities in Africa: an approach to 
transformation. In: ASANTE, Molefi Kete; LEDBETTER JR., Clyde E. (eds.). 
Contemporary critical thought in Africology and African Studies. Maryland: 
Lexington Books, 2016, p. 01-14.

ASANTE, Molefi Kete. Revolutionary pedagogy. Primer for teachers of  black 
children. New York: Universal Write Publications LLC, 2017.

BAKER-BELL, April. Dismantling anti-black linguistic racism in English 
language arts classrooms: toward an anti-racist black language pedagogy. 
Theory Into Practice, The Ohio State University: Taylor & Francis 
(Routledge), Oct. 2019, p. 1-14. 

BERND, Zilá. O que é negritude. São Paulo: Brasiliense, s.d.

BRACEY JUNIOR., John H.; MEIER, August. Black ideologies, black 
utopias: afrocentricity in historical perspective”. Contributions in Black 
Studies. A journal of  African and African-American Studies, v. 12, n. 1, p. 
111-116, 1994.

CALLOWAY-THOMAS, Carolyn. Hearing voices of  the ancestors: religious 
themes in The afrocentric idea. In: ZIEGLER, Dhyana (ed.). Molefi Kete 
Asante and afrocentricity. In praise and in criticism. Tennesse: James C. 
Winston, 1995, p. 11-26.

CORNELIUS, Cynthia Diana. Afrocentric education and its importance in 
African American children and youth development and academic excellence. 
A compreensive analysis. United States, CreateSpace Independent Publishing 
Platform, 2014.

CORNELIUS, Cynthia. TCXPI presents afrocentric education and it’s 
importance: a comprehensive analysis. California: s.e., 2017.

DEI, George J. Sefa. Afrocentricity: a cornerstone of  
pedagogy”. Anthropology & Education Quarterly, v. 25, n. 1, p. 3-28, mar. 
1994. 

FLORES, Nelson; ROSA, Jonathan. Undoing appropriateness: raciolinguistic 
ideologies and language diversity in education”. Harvard educational review, 
Harvard University, v. 85, n. 2, p. 149-171, 2015. 

GARVEY, Marcus. Selected writings and speeches of Marcus Garvey. Ed. 
Bob Blaisdell, New York: Dover, 2004.

MACEDO, José Rivair (org.). O pensamento africano no século XX. São 
Paulo: Outras Exprssões, 2016.



69

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

MAZAMA, Ama (ed.). The afrocentric paradigm. New Jersey: Africa World 
Press, 2003.

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. São Paulo: n-1 edições, 2018.

NASCIMENTO. Gabriel. Racismo linguístico. Os subterrâneos da linguagem 
e do racismo. Belo Horizonte: Letramento, 2019.

PALERMO, James. Reading Asante´s myth of  aforcentricity: an ideological 
critique. Philosophy of education archive, Philosophy of  Education Society, 
p. 100-111, 1997. Disponível em: http://ojs.ed.uiuc.edu/index.php/pes/article/
view/2177/872. Acesso em: 2 dez. 2010.

PEREIRA, Edimilson de Almeida; WHITE, Steven F. Brasil: panorama de 
interações e conflitos numa sociedade multicultural”. Afro-Ásia, Universidade 
Federal da Bahia, Salvador, n. 25-26, p. 257-280, 2001.

PROBERAM. Dicionário. Agência. 2025. Disponível em: https://dicionario.
priberam.org/ag%C3%AAncia. Acesso em: 08 nov. 2025.

RABAKA, Reiland. Teoria crítica africana. In: NASCIMENTO, Elisa Larkin 
(org.). Afrocentricidade. Uma abordagem epistemológica inovadora. São 
Paulo: Selo Negro, 2009, p. 129-146.

SILVA, Nelson Fernando Inocencio da. Culturas e imaginário: um ponto de 
vista negro. Brasília: Fundação Palmares, 2014.

VAN DYK, Sandra. Toward an afrocentric perspective: The significance 
of  afrocentricity”, In: ZIEGLER, Dhyana (ed.). Molefi Kete Asante and 
afrocentricity. In praise and in criticism. Tennesse: James C. Winston, 1995, p. 
01-09.

WIGGAN, Greg. Afrocentricity and the black intellectual tradition and 
education: Carter G. Woodson, W. E. B. Du Bois, and E. Franklin Frazier. The 
journal of Pan African Studies, v. 3, n. 9, p. 128-149, jun.-jul. 2010.

WOODSON, Carter Godwin. The mis-education of the negro. Kentucky: 
SoHoBooks, 2011.



70

ENTRE CABOCLOS E PARDOS: 
A HERANÇA INDÍGENA 

NA DEMOGRAFIA PARAENSE

Leonardo Rafael Leite da Rocha1

INTRODUÇÃO

Os dois primeiros censos demográficos do Brasil (1872 e 1890) 
categorizaram a população em quatro “raças”: branco, preto, caboclo e pardo 
(substituído por “mestiço” em 1890). A categoria cabocla designava, em 1872, 
os indígenas que, em alguma medida, se encontravam “integrados” à sociedade 
nacional. Assim, o caboclo era frequentemente descrito, no discurso colonial, 
como um “índio civilizado”, que vivia nos moldes da sociedade colonial, 
falante do português e que adotava hábitos do mundo não-indígena (Wagley, 
1952; Oliveira, 2016). Em 1890, os critérios para a classificação da população 
cabocla mudam, passando a designar não apenas os “índios civilizados”, mas 
também seus descendentes miscigenados, seja por via materna ou paterna 
(Oliveira, 1997), o que explica o expressivo aumento desse grupo racial: de 3,9% 
da população em 1872 para 9% em 1890.

Em contraste, “índio bravo” era a expressão usada pelos colonizadores 
para se referir às nações indígenas independentes, resistentes à submissão às 
instituições coloniais. Em suma, os “não-integrados”, que mantinham suas 
formas autônomas de organização social, língua e território. Estes nunca foram 
contabilizados em qualquer recenseamento anterior a 1960, dado que sequer 
eram considerados cidadãos – especialmente na República Velha, quando 
vigorava a política tutelar, segundo a qual o indígena era “civilmente incapaz” 
(Dorrico, 2022).

No Censo de 1890, o estado do Pará – que à época abrangia também 
o atual território do Amapá – registrava 65 mil caboclos, representando 
aproximadamente 20% da população estadual. A trajetória posterior do sistema 
censitário, no entanto, tornou invisível esse contingente. A categoria cabocla foi 
eliminada em 1940 – por motivos nunca explicitados pelo IBGE –, e tanto os 

1	 Doutorando e mestre em Psicologia pela Universidade Federal da Bahia (UFBA). Bolsista 
da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) no Programa 
de Pós-Graduação em Psicologia da UFBA. E-mail: lrochapsi17@gmail.com.



71

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

caboclos quanto os próprios indígenas em contexto de aldeamento passaram a 
ser registrados como pardos. Somente em 1991 o IBGE introduziu a categoria 
indígena. O caboclo, entretanto, permanece até os dias atuais subsumido na 
definição da categoria parda.

Essa mudança metodológica reduziu drasticamente a presença indígena 
nos números oficiais, efeito que se mostrou ainda mais agudo na Amazônia. 
Afinal, quando os caboclos foram integrados à categoria parda, os estados 
amazônicos, por seus altos percentuais de caboclos, passaram a figurar como os 
mais pardos do país. A maior proporção de pardos é encontrada precisamente no 
Pará (69%). Paradoxalmente, menos de 1% declara-se indígena (IBGE, 2023), 
embora o imaginário popular associe o Pará a uma forte herança indígena – e, 
de fato, os dados históricos mostram uma presença indígena muito maior há 
apenas um século.

Esse contraste gera uma série de tensões interpretativas. Considerando o 
Estatuto da Igualdade Racial (Lei 12.288/2010), que agrega pretos e pardos na 
“população negra”, o Pará é frequentemente apresentado, nas análises oficiais, 
como um dos estados mais negros do país, de proporção semelhante à Bahia. 
No entanto, há indícios robustos de que parte significativa dos pardos paraenses 
possam ser descendentes de indígenas. Tais contradições estatísticas invisibilizam 
os descendentes de indígenas que se registram como pardos. Também ignoram 
a heterogeneidade constitutiva do grupo pardo ao homogeneizá-los todos como 
“negros”.

O presente artigo propõe uma investigação documental para contribuir 
com essa reflexão. O foco recai sobre o Censo de 1890, último a registrar os 
caboclos como grupo específico. A partir da análise estatística da distribuição 
desse grupo nas paróquias e municípios do Pará, pretende-se identificar as 
regiões que, no final do século XIX, concentravam as maiores comunidades 
caboclas. O estado do Amapá também será incluído na análise, dado que seu 
território esteve integrado ao do Pará até 1943.

Dois objetivos específicos estruturam a pesquisa: (1) descrever a 
frequência de caboclos em diferentes localidades do Pará em 1890; e (2) a 
partir desse mapeamento histórico, levantar hipóteses e inferências teóricas 
sobre o atual estado dos descendentes contemporâneos daquele grupo. Este 
levantamento pode contribuir para lançar luz a uma das questões mais 
presentes no debate racial contemporâneo: quantos pardos de fato podem 
ser caracterizados como negros e quantos, por outro lado, seriam também 
descendentes de indígenas ou, simplesmente, pessoas de origem indígena? A 
investigação, de caráter exploratório, não busca oferecer números definitivos, 
mas abrir caminho para estudos posteriores, quantitativos e qualitativos, sobre 
os pardos de origem indígena.



72

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

O Pará, vale lembrar, também recebeu fluxos migratórios significativos 
de negros, tanto no período colonial como em momentos mais recentes. Há 
municípios criados em décadas recentes por migrantes de outros estados. Em 
algumas regiões do estado, como o “Carajás” (Sudeste do estado), os migrantes 
e seus descendentes chegam inclusive a formar a maioria populacional. Essas 
dinâmicas de mobilidade marcam a diversidade étnico-racial do estado e 
ressaltam a necessidade de examinar sua composição étnico-racial. Assim, não 
se trata de negar a presença negra no Pará, mas de reconhecer que ela convive 
com uma presença indígena igualmente expressiva, porém historicamente 
invisibilizada.

O presente estudo apresenta limitações decorrentes de sua natureza 
interdisciplinar e da ausência de formação do autor em História ou Demografia. 
As interpretações desenvolvidas devem, portanto, ser consideradas levando em 
conta tais restrições. A escassez de dados detalhados sobre processos migratórios 
e dinâmicas demográficas restringe o alcance das inferências propostas. 
Ademais, não é possível pressupor que os percentuais de caboclos de 1890 
correspondam ao número atual da população “parda de origem indígena”, caso 
fosse devidamente identificada – já que não é um exercício simples estabelecer 
continuidade direta entre duas populações de épocas tão distintas. Diante dessas 
restrições, o estudo não oferece conclusões definitivas – apenas contribui para a 
rediscussão da categoria “pardo”, evidenciar a subnotificação e apagamento de 
indígenas e descendentes, e levantar novas hipóteses.

MÉTODO

O presente estudo configura-se como uma pesquisa documental de caráter 
exploratório, descritivo e quantitativo. Foram utilizados dados secundários 
referentes à composição racial do Pará, obtidos no relatório Sexo, raça e estado 
civil, nacionalidade, filiação, culto e analphabetismo da população recenseada em 31 de 
dezembro de 1890, publicado pela Diretoria Geral de Estatística (DGE, 1898). 
O documento apresenta os números das categorias raciais desagregados por 
sexo e estado civil; somaram-se, portanto, os registros de caboclos conforme 
essas variáveis, a fim de obter o total desse grupo em cada município. Com 
base nesses totais, calcularam-se as frequências relativas, e os municípios foram 
categorizados conforme seis intervalos percentuais (>50%; 40–50%; 30–40%; 
20–30%; 10–20%; e <10%).

A partir desses dados, elaborou-se um mapa representando a distribuição 
percentual dos caboclos entre as regiões do estado, o que possibilitou observar 
a presença relativa de populações de origem indígena no Pará em 1890. Como 



73

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

recorte analítico, foram selecionados os municípios pertencentes aos três 
primeiros intervalos. Por fim, realizou-se uma análise estatística descritiva 
comparando a distribuição racial nesses municípios em 1890 e 2022, com o 
objetivo de identificar tendências e padrões de variação ao longo do tempo.

RESULTADOS

De modo a facilitar a análise inter-regional, os municípios de 1890 foram 
agrupados em quatro regiões geográficas. Trata-se de uma divisão territorial 
ad hoc, exclusivamente analítica, não pretendendo refletir clivagens sociais, 
territoriais ou culturais que existam ou tenham existido ali. As regiões analíticas 
construídas foram:

•	 Tapajós e Baixo Amazonas, incluindo os municípios de Alenquer, 
Almeirim, Aveiro, Faro, Itaituba, Juruti, Monte Alegre, Prainha, Óbidos 
e Santarém, além de Macapá e Mazagão, hoje parte do território do 
Amapá;

•	 Marajó, incluindo os municípios da Ilha do Marajó e áreas adjacentes do 
continente: Afuá, Anajás, Bagre, Breves, Cachoeira, Chaves, Curralinho, 
Gurupá, Melgaço, Monsaraz, Muaná, Ponta de Pedras, Portel, São 
Sebastião da Boa Vista e Soure;

•	 Xingu-Tocantins, incluindo Abaeté, Acará, Bayão, Cametá, Igarapé-
Mirim, Mocajuba, Moju, Porto de Moz, Oeiras e Souzel;

•	 Guamá-Caeté, incluindo Belém, Bragança, Cintra, Colares, Curuçá, 
Guamá, Irituia, Marapanim, Ourém, Quatipuru, Salinas, Santarém 
Novo, São Caetano, Vigia e Viseu.
A Figura 1 apresenta um mapa de distribuição espacial dos grupos 

raciais no Pará de 1890, sintetizando graficamente a proporção de caboclos no 
território paraense do final do século XIX. A representação cartográfica permite 
visualizar a concentração relativa desse grupo em diferentes regiões, oferecendo 
subsídios para interpretações de dinâmicas históricas de ocupação e presença 
indígena na formação da população paraense.



74

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Figura 1: Distribuição espacial da população cabocla no Pará em 1890.

Fonte: Luz e colaboradores (2013). Adaptado.

A partir da Figura 1 constata-se um óbvio padrão de distribuição espacial 
dos caboclos. A região do Tapajós e Baixo Amazonas apresentava forte influência 
demográfica indígena no fim do século XIX, com mais de um terço de sua 
população sendo caracterizada como cabocla. Em seguida, as regiões Guamá-
Caeté e Marajó aproximam-se da média geral do estado, de 20%. Localidades 
como Cintra (atual Maracanã), Salinas, Bragança, Curuçá, Irituia, Bagre e 
Portel – os dois últimos no Marajó – apresentam dos mais altos percentuais 
de caboclos, comparáveis apenas a municípios do Baixo Amazonas, como 
Santarém e Óbidos – também fortemente caboclos. Por outro lado, a capital do 
estado, Belém e, de modo geral, todo o Sudeste e Leste do estado, registravam 
dos mais baixos percentuais de caboclos, inferiores a 10%.

A região com menor proporção de caboclos era a do Xingu-Tocantins, 
onde esse grupo era menos que a décima parte da população. Entretanto, há 
uma importante nuance nesta “região”, tendo em vista que ela é, na verdade, 
a junção de duas regiões com dinâmicas sociais, históricas e culturais distintas. 



75

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

O Xingu, que povoa o imaginário social como uma região de forte presença 
indígena, de fato abrigava municípios com predominância cabocla, comparáveis 
aos índices observados no Baixo Amazonas. É o caso de Oeiras e Souzel – a área 
deste último hoje corresponde a Altamira e municípios limítrofes.

O baixo percentual da região Xingu-Tocantins é, na verdade, uma distorção 
causada pelo vale do Rio Tocantins, que, por seu baixo percentual de caboclos 
(inferior a 10% em todos as localidades da região), acaba por subestimar a média 
geral da região Xingu-Tocantins. O Vale do Tocantins se localiza no Sudeste do 
Pará, precisamente a região que recebeu os maiores influxos migratórios nas 
décadas seguintes. Ao que parece, essa característica acompanha a região desde 
pelo menos o fim do século XIX.

A Tabela 1 apresenta a comparação descritiva de 1890 e 2022 entre os 
grupos raciais dos municípios selecionados para a análise. Cabe ressaltar que 
as categorias usadas nos dois censos não são as mesmas, tendo em vista que 
“mestiço” e “caboclo”, não estão presentes no levantamento atual. Ademais, 
é necessário lembrar que “raças” são construções sociais e, portanto, mesmo 
“preto” e “branco” sofreram modificações em seus sentidos. Ainda assim, é 
lícito, para fins analíticos, assumir o pressuposto de que estas categorias, embora 
não se refiram, hoje, exatamente aos mesmos sujeitos nelas classificados em 
1890, ainda preservam sua semântica básica. Isso se poderia dizer a respeito de 
“caboclo” e “mestiço”, cujo sentido geral, a grosso modo, equivale ao das atuais 
categorias “indígena” e “pardo”, respectivamente.

Outro aspecto metodológico a ser considerado diz respeito à evolução 
territorial do Pará. Vários municípios de 1890 passaram por desmembramentos 
nas décadas seguintes, resultando na criação de novos municípios. Essa dinâmica 
impõe uma limitação à comparação estatística entre os censos de 1890 e 2022, 
pois as áreas geográficas e as populações de referência nem sempre correspondem 
exatamente entre os dois períodos. Para contornar esse problema, comparou-se 
cada município de 1890 com o conjunto dos municípios que, em 2022, ocupam 
a área equivalente. A lista completa das correspondências territoriais encontra-
se no Apêndice 1.



76

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Tabela 1: Evolução demográfica dos grupos raciais nos municípios analisados.

Brancos Pretos Caboclos/
Indígenas Mestiços/Pardos

1890 2022 1890 2022 1890 2022 1890 2022

Aveiro 19,68 16,66† 2,03 8,52* 51,18 5,61† 27,11 69,09*

Bagre 45,28 9,99† 3,31 9,33* 49,81 0,00† 1,60 80,67*

Bragança 39,11 12,24† 5,53 3,99† 37,33 0,06† 18,01 83,66*

Cintra 17,05 16,48† 3,06 5,24* 46,69 0,06† 33,19 78,20*

Curuçá 31,92 17,43† 3,85 5,23* 31,73 0,06† 32,49 77,21*

Faro 17,93 14,92† 2,17 3,04* 56,19 0,39† 23,69 81,61*

Irituia 34,96 13,65† 3,99 9,77* 37,23 0,04† 23,80 76,44*

Itaituba 24,82 19,67† 2,52 9,31* 51,89 8,28† 20,76 62,62*

Juruti 28,18 12,27† 2,28 4,99* 65,41 0,22† 4,12 82,39*

Monte 
Alegre 37,01 16,93† 6,99 5,95† 31,08 0,09† 24,91 76,85*

Óbidos 32,63 14,34† 7,85 12,80* 35,23 3,87† 24,27 68,93*
Oeiras 48,92 8,39† 2,45 11,77* 32,76 0,04† 15,86 79,77*
Salinas 25,52 19,79† 2,29 5,11* 45,03 0,12† 27,15 74,83*

Santarém 32,85 17,02† 4,47 7,39* 32,07 3,07† 30,61 72,37*

Portel 14,24 16,54* 2,51 9,43* 65,87 1,08† 17,37 72,74*

Souzel 28,64 21,50† 7,15 10,04* 40,70 3,43† 23,46 63,98*

Pará 39,22 19,34† 6,75 9,77* 19,94 0,85† 34,09 69,87*

Fonte: DGE (1898); IBGE (2023). Tabulação própria.
Nota: *Crescimento populacional. †Declínio populacional.

A Tabela 1 mostra um nítido padrão de decréscimo dos grupos branco e 
caboclo, e aumento dos pretos e pardos no interstício de quase um século e meio. 
Com exceção de Portel, os brancos decresceram em todos os municípios. Os 
pretos, por outro lado, seguiram um caminho inverso, aumentando em todos os 
municípios (exceto Bragança e Monte Alegre). Em alguns deles, o aumento da 
população preta foi tamanho a ponto de ter quadruplicado em Aveiro, Itaituba e 
Portel, e quintuplicado em Oeiras.

O crescimento mais fenomenal, entretanto, ocorreu na categoria de “raça 
mista” (mestiça em 1890, parda em 2022). Se, no fim do século XIX, no recorte 
territorial analisado, os “mestiços” jamais passaram de um terço da população 
(como em Cintra, Curuçá ou Santarém), mais de um século depois o número de 
pardos jamais fica abaixo dos 60%. Chama atenção o caso extremo de Bagre, onde 
os “mestiços” representavam menos de 2% da população; cem anos depois, os 
pardos correspondem a 80% dos residentes em Bagre. Já os caboclos, no mesmo 
município, constituíam quase a metade da população; hoje, a população indígena 
em Bagre se resume a um único indivíduo indígena autodeclarado (IBGE, 2023).



77

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Foi exatamente a categoria cabocla a experimentar o mais acentuado 
declínio populacional. De municípios com expressivas populações caboclas, em 
torno de 30% a 40%, e alguns onde esse grupo chegava a ser a absoluta maioria 
– caso de Aveiro, Faro, Itaituba, Juruti e Portel –, passou-se a um cenário 
contemporâneo em que os indígenas, na maioria dos municípios, não chegam a 
alcançar nem mesmo 1% da população.

No estado do Pará como um todo, os brancos, que constituíam o grupo 
mais numeroso em 1890, com quase dois quintos da população, reduziu-se hoje 
para menos da metade da proporção que apresentava há um século; e apesar de 
os pretos também terem apresentado um aumento expressivo, de quase 50%, o 
aumento mais acentuado ficou por conta dos pardos, que mais que dobraram no 
período, saindo de pouco mais de um terço da população paraense para a atual 
maioria absoluta observada (69%). A redução mais aguda foi a dos caboclos, 
saindo de quase 20% à invisibilidade estatística.

DISCUSSÃO

Os resultados deste estudo mostram um padrão nítido em que, por um 
lado, pretos e pardos experimentam aumento populacional, enquanto brancos 
e caboclos declinaram. No entanto, os fatores que explicam essas dinâmicas 
estatísticas não são uniformes. Pelo contrário: são tão diferentes quanto os 
próprios grupos a que se referem. As dinâmicas dos brancos e pretos extrapolam 
o escopo deste artigo e, ademais, já têm sido exaustivamente tratadas por 
sociólogos – sobre esse assunto, consultar Soares (2008), Guimarães (2024) e 
Miranda (2015).

O que é central à argumentação deste estudo é que os brancos aumentaram 
até 1940, chegando a atingir quase dois terços da população. Segundo Guimarães 
(2024), o aumento até 1940 tem duas explicações: (1) a própria imigração massiva 
de milhões de europeus no pós-abolição; (2) mas também a tendência da época, 
por parte dos “mestiços” claros, de se declararem ostensivamente como brancos, 
algo observado, por exemplo, na pesquisa de Cardoso e Ianni (1960).

Na segunda metade do século XX, entretanto, assistiu-se ao nacionalismo 
estadonovista assumir a mestiçagem como identidade nacional. Temos aí a 
inauguração do período da “democracia racial”, marcada pela etiqueta social de 
não se falar sobre raças e racismo (Costa Pinto, 1960). A crença predominante 
passou a ser a de que seríamos um país “moreno”, termo tão elástico a ponto 
de englobar praticamente qualquer pessoa que não seja loira, ruiva ou preta 
muito escura (Silva, 1999) – e, por isso mesmo, útil para as finalidades político-
ideológicas de produzir um país homogêneo e amortecido de conflitos de monta 
racial ou étnica.



78

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

É a crença na democracia racial e o entusiasmo em torno da “morenidade” 
que explicaria o crescimento vertiginoso da categoria parda no século XX, em 
detrimento tanto dos brancos quanto dos pretos, que reduziram no mesmo 
período. A categoria preta, entretanto, retomou seu crescimento a partir de 1991 
– justamente o período em que os movimentos negros ganharam mais tração 
(Soares, 2008; Guimarães, 2024). O padrão observado na Tabela 1, de redução 
de brancos e aumento de pretos, pode ser, em partes, um reflexo local dessas 
tendências nacionais.

Embora as dinâmicas de mobilidade observadas entre pretos e brancos já 
sejam por si reveladoras, é nas dinâmicas dos pardos e dos caboclos que estão as 
alterações mais surpreendentes. Afinal, a categoria parda foi a que mais cresceu 
– e de modo vertiginoso, tendo duplicado seu tamanho no Pará no último século. 
Por um lado, isso não destoa da tendência observada nacionalmente: os pardos 
cresceram continuamente ao longo de toda a segunda metade do século XX, 
precisamente o período em que se celebrava a miscigenação brasileira. Se até a 
primeira metade do século XX o país se queria branco, na segunda metade passa 
a se querer moreno e mestiço (pardo). É essa a interpretação feita por Guimarães 
(2024), e que chega a ser consensual na sociologia, visto que fatores puramente 
demográficos não poderiam explicar o crescimento dos pardos.

Os caboclos, no entanto, seguiram uma trajetória completamente oposta à 
dos pardos. Eram quase 20% da população paraense (9% da nacional), e mais de 
50% na região do Baixo Amazonas. No estado atual das estatísticas raciais, sem 
a categoria cabocla (ou outra equivalente), não é possível saber quantos são os 
descendentes daquele grupo. Há duas interpretações possíveis: aquela população 
corresponde hoje aos indígenas, ou engrossa as fileiras da população parda.

A primeira alternativa implica que os caboclos sofreram declínios sem 
precedentes históricos, como por exemplo em Juruti, onde, supostamente, 
teriam passado de uma maioria de 65% a uma pequena minoria de 0,22% – o 
mesmo padrão ocorrendo em todos os outros municípios. Essa hipótese, porém, 
parece pouco provável. Uma redução demográfica de tal monta só se explica 
por emigração ou por genocídio sistemático no último século – dois fatores para 
os quais não há qualquer evidência histórica. Ainda que a primeira hipótese – 
emigração massiva dos caboclos para fora do estado – pudesse ser considerada, 
o número de caboclos teria aumentado noutras partes do país, para onde 
supostamente esse grupo migrou. O que não se verifica, visto que na maioria das 
localidades do país o número atual de indígenas é muito inferior ao de caboclos 
em 1890. Esses fatos tornam difícil afirmar que os descendentes dos caboclos do 
século XIX estejam hoje incluídos nas estatísticas dos indígenas – ao menos não 
a maioria deles.



79

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Essa hipótese é ainda menos plausível ao se considerar as mudanças 
na definição de quem poderia ou não ser indígena. Se nos períodos colonial 
e imperial, concebia-se “índio” como uma raça que incluía tanto os “caboclos 
civilizados” quanto os “índios bravos”, na república, com o indigenismo 
rondoniano, os critérios mudam. A condição indígena passa a ser definida a 
partir de dois critérios fundamentais: (1) uma vida comunitária; (2) uma cultura 
distinta daquela praticada pela sociedade nacional. É a partir desse período 
histórico que o caboclo deixa de ser considerado indígena, já que teria perdido 
a sua cultura original e sua vida comunitária indígena – dada a sua integração à 
sociedade nacional, expressa na máxima “confundidos na massa da população” 
(Henrique, 2018; Palitot, 2021).

Ainda assim, é possível encontrar alguns dos descendentes daqueles 
caboclos na categoria indígena, e um exemplo notório nesse sentido vem de 
Santarém. Em 1890, essa era uma cidade racialmente tripartida por aportes 
quase equivalentes de brancos, “mestiços” e caboclos. Entretanto, além do 
distrito-sede, Santarém também incluía as paróquias de Boim e Alter do Chão, 
que registravam maioria cabocla: 55% e 56%, respectivamente. Um século 
depois, Boim e Alter do Chão são palco das retomadas2 Tupinambá e Borari, 
respectivamente, o que certamente se relaciona com os dados do século XIX. 
Afinal, Boim e Alter do Chão eram paróquias absolutamente indígenas dentro de 
um município racialmente tripartite. Se diferenciavam, portanto, do restante de 
Santarém, devido ao seu maior aporte indígena – fato que explica e fundamenta 
as retomadas étnicas ali observadas contemporaneamente, fortemente ancoradas 
na memória coletiva das origens indígenas daqueles locais.

Casos como os de Boim e Alter do Chão permitem inferir, com algum 
grau de segurança, que os descendentes dos antigos caboclos dali podem ser 
encontrados hoje na categoria indígena. Mas não parece ser esse o caso de outras 
localidades, e nem da maioria dos descendentes dos caboclos, pelas razões já 
discutidas. Resta, portanto, a hipótese de que a maioria tenha migrado para a 
categoria parda – o que é especialmente plausível considerando a subsunção da 
categoria cabocla à parda de 1940 em diante. Segundo a Tabela 1, o mais alto 
percentual de “mestiços” em 1890 eram os 33% de Cintra (atual Maracanã). 
Hoje, nenhum município da região fica abaixo dos 60% de pardos. No Pará 
como um todo, passaram de 34% a maioria absoluta.

Em tese a categoria cabocla incluía, em 1890, todos os indígenas 
“civilizados” e seus descendentes (Oliveira, 1997), com a categoria “mestiço” 
reservada àqueles procedentes das uniões de pretos e brancos, como apontou 

2	 Processo por meio do qual uma coletividade passa a reivindicar a identidade indígena e os 
direitos específicos associados a ela – sobretudo o direito a território.



80

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Petruccelli (2000). Entretanto, novas evidências históricas sugerem que, na 
verdade, famílias indígenas inteiras foram registradas como pardas e mestiças 
desde o século XIX - anteriormente, portanto, à agregação dos caboclos 
na categoria parda em 1940. Esse fato foi constatado a partir de pesquisas 
genealógicas conduzidas por Araújo Júnior (2024) no Rio Grande do Norte. Por 
extensão, é possível pensar que o mesmo processo possa ter ocorrido também 
em outras partes do país. Portanto, mesmo com o incremento da categoria 
cabocla em 1890, passando a incluir descendentes, é possível que ainda assim 
estejamos falando de uma subnotificação, mediada em grande parte pela 
ardilosa, problemática e conceitualmente vaga categoria “mestiça”.

Para ilustrar esse argumento, olhemos para os municípios “menos 
caboclos” - aqueles assinalados com a cor branca na Figura 1. Foram as categorias 
mestiça e branca a subestimar o número de caboclos naquelas regiões. O que 
causa estranhamento, especialmente no tocante ao Marajó, que historicamente 
foi uma região de alta densidade demográfica indígena, comparável, por 
exemplo, ao Vale do México, e lar de uma antiga e populosa civilização (Lopes, 
2017). Até os dias de hoje, qualquer observador a visitar as regiões “mais claras” 
da Figura 1 terá a impressão de que as pessoas de fenótipo indígena perfazem 
mais que apenas a décima parte da população - o que esperar do fim do século 
XIX? Provavelmente eram regiões tão caboclas quanto o restante do estado, mas 
onde essa presença era subnotificada.

Algumas explicações possíveis para essa subnotificação podem ser 
levantadas. Primeiramente, olhemos para a categoria branca. Na Belém 
novecentista, mais da metade de sua população era branca. Na Belém 
contemporânea, os brancos são um quinto da população. Na mesma Belém, não 
é difícil observar a abundância de pessoas de tipo racial indígena - entretanto, em 
1890 esse grupo perfazia, oficialmente, apenas 7% da população da capital. Era 
o fim do século XIX, auge das teorias racialistas, do eugenismo e do projeto de 
embranquecimento.

Belém, sendo capital, naturalmente experimentava maior circulação de 
ideias e pessoas (inclusive as ideias eugenistas) do que os interiores do estado, mais 
remotos e regidos pela tradição - como é a regra para localidades interioranas. 
Não à toa, as regiões menos caboclas na Figura 1 são justamente as mais centrais 
e cosmopolitas, adjacentes à capital. Assim, ao olhar os contrastes inter-regionais 
do Pará na Figura 1, especialmente as áreas mais claras, o/a leitor/a deve ter em 
mente que, possivelmente, está olhando não para uma real clivagem racial entre 
regiões, e sim para o alcance do discurso do embranquecimento.

Outro fator importante é que o censo de 1890 não foi autodeclaratório. 
Nele vigorou a heteroidentificação. E o ato de classificar o outro nunca está 



81

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

isento da ideologia de quem classifica – mais ainda quando se considera que os 
recenseadores, na qualidade de agentes do Estado, atuavam como disseminadores 
de suas políticas. Desse modo, torna-se plausível supor que os recenseadores da 
época classificaram muitos negros e caboclos mais escuros como “mestiços” – e 
os mais claros como “brancos” – dada a tendência ideológica predominante 
na época. Isso explicaria tanto o alto número de brancos quanto o de mestiços, 
e é uma forte razão pela qual não se pode, ao analisar aquele contexto, tomar 
“mestiço” como sinônimo de “pessoa de origem negra e branca”, como fez 
Petruccelli (2000).

A etnografia realizada por Charles Wagley (1952) em Gurupá fornece 
elementos para apoiar essa hipótese. Ali, Wagley encontrou quatro categorias 
raciais básicas na linguagem popular: branco, preto, caboclo e moreno - grosso 
modo as mesmas do censo de 1890. O antropólogo observou que o termo 
“moreno” possuía duplo sentido: descritivo-categorial, referindo-se a pessoas 
de origem racial percebida como “mista”, mas também eufemista – neste caso, 
usado para se referir a pessoas negras e caboclas, a quem se evitava nomear 
com estes rótulos, considerados ofensivos por se referirem a origens socialmente 
inferiorizadas.

Wagley (1952) chegou a afirmar que o branco e o “moreno” eram os tipos 
mais valorizados em Gurupá. Os altos índices de “mestiços” podem, portanto, 
se referir também a caboclos que foram classificados pelos recenseadores 
como “mestiços” em virtude da valorização social do “moreno” na Amazônia 
e da impregnação do ideário do embranquecimento, que tornava desejável o 
afastamento (de si e do outro) das categorias mais rechaçadas, como o preto 
e o caboclo. Até os dias de hoje, Belém e Macapá se nomeiam como “cidades 
morenas” – sobre a metáfora da morenidade em Belém, ver Conrado, Campelo 
e Ribeiro (2015). E “moreno” pode ser, a rigor, qualquer um (Silva, 1999) – 
inclusive o caboclo.

Até mesmo aqueles que propõem identidades raciais como “negro 
amazônida” (Pinheiro; Rodrigues, 2021), ou aqueles que falam em “brancos 
com características nortistas” (Costa; Schucman, 2022) concordam que os traços 
indígenas são frequentes na população amazônida. E afirmam que o “negro 
amazônida” e o “branco amazônida” se especificam justamente por apresentarem, 
em sua fenotipagem, as marcas indígenas. Não há, portanto, razão para pensar 
que o “mestiço” de 1890 era exatamente uma pessoa de origem exclusivamente 
branco-negra – ao menos não no Pará, e aqui, voltamos a Wagley (1952).

Já o baixo número de pretos pode sugerir dois fenômenos (não mutuamente 
excludentes): baixo influxo de africanos para tais regiões; ou miscigenação entre 
africanos e indígenas, que pode ter levado à diminuição do número de pretos 



82

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

em virtude da emergência de uma população “afro-indígena”, que poderia estar 
incluída na massa “mestiça” local – parece ter sido esse especialmente o caso 
de Melgaço e outras localidades no Marajó. Isso dá suporte a conceitos como o 
“negro-indígena” de Sena (2023), bem como às reivindicações contemporâneas 
por identidade “afro-indígena”.

Como apontou Oliveira (1997), o “caboclo” de 1872 era o indígena 
considerado “civilizado” – e os descendentes, referidos como “mamelucos”, 
não eram, em geral, incluídos nessa categoria (Palitot, 2021). Mas com a 
mudança nos critérios de classificação dos caboclos em 1890, passando a incluir 
os descendentes, era de se esperar que, em 1890, “mestiço” significasse apenas 
o miscigenado de origem branco-negra. Entretanto, trata-se de 1890, época das 
teorias eugenistas e da disseminação da ideia de que a mestiçagem “limparia” 
o sangue e embranqueceria a população. Isso levou a, por um lado, caboclos 
e “mulatos”3 mais claros sendo declarados ostensivamente como brancos. E 
aqueles que não tinham a mesma “passabilidade”, eram classificados como 
mestiços; “preto” e “caboclo” sendo as categorias mais indesejadas.

Por esses motivos, não se deve analisar presenças demográficas indígenas 
no Brasil novecentista apenas olhando para a categoria cabocla, já que a mestiça, 
e mesmo a branca, também incluíam muitos desses indivíduos. Mesmo nos dias 
de hoje a associação à origem indígena é tida como motivo de vergonha por 
muitos amazônidas. Um exemplo ilustrativo disso vem do trabalho de Ivânia 
Neves (2020), que realizou uma análise do discurso em torno de um grafite de 
uma criança de tipo físico indígena em Belém. Assim a autora narra o episódio:

A exibição desta imagem durante eventos acadêmicos em diferentes 
regiões do Brasil dividiu a opinião do público a respeito do corpo indígena 
desta mulher. Nas ocasiões em que o trabalho foi apresentado em Belém, 
quando se atribuía a identidade indígena a esta mulher, recorrentemente, 
as pessoas refutavam e diziam: “Não, ela não é uma mulher indígena. 
Isto é uma mulher daqui de Belém, ali na esquina você vai encontrar 
alguém assim!”. Havia uma resistência em aceitá-la como indígena, por 
sua semelhança com as mulheres de Belém. Em outros estados, o trabalho 
foi apresentado e não houve qualquer discussão sobre a identidade 
desta mulher grafitada. [...] Diferente do que acontece na Amazônia, a 
identidade indígena não se impõe como condição a estes sujeitos, mesmo 
que tenham um fenótipo indígena. Para grande parte dos sujeitos não 
indígenas da região amazônica, esta memória está associada a não ser 
civilizado e o discurso de que “Amazônia é terra de índio” precisa ser 
refutado. Vemos nestas situações como o dispositivo colonial se estabelece 
no corpo e em suas possíveis leituras (Neves, 2020, p. 554-555).

3	 Aqui, não se está endossando o termo “mulato”. Compreende-se o caráter pejorativo que 
tem para muitas pessoas negras. O termo é usado nesta passagem de maneira analítica 
e, sobretudo, como reflexo das classificações raciais operadas naquela época, de modo a 
evitar anacronismos.



83

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

O episódio narrado por Neves (2020) ocorreu em pleno século XXI. Se 
mesmo hoje, diante de tantos avanços no sentido do combate ao preconceito 
racial, ainda há muitos que recusam o vínculo com a origem indígena, o que 
dizer então de um censo hétero-declaratório realizado no fim do século XIX?

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Em 1890, os caboclos eram um grupo expressivo no Pará, perfazendo 
oficialmente 20% - número subnotificado, se consideramos que muitos descendentes 
de indígenas, que poderiam ser considerados caboclos, podem ter sido classificados 
como “brancos” ou “mestiços” em virtude do ideal de embranquecimento vigente 
na época, bem como à resistência em atribuir uma identidade ofensiva como 
“caboclo” a outrem. Com a exclusão do “caboclo” como opção de autodeclaração 
racial nos censos a partir de 1940, cabe questionar: quantos são os paraenses que, 
hoje, poderiam ser caracterizados como “pardos de origem indígena”, descendentes 
daqueles caboclos do século XIX? Os dados analisados e argumentos aqui colocados 
indicam que a resposta deve ser buscada na categoria parda.

O aumento vertiginoso de pardos no Pará entre 1890 e 2022 não se 
explica apenas por fatores demográficos, mas por mudanças classificatórias na 
população. Parte importante desse aumento se deveu ao fato de que as gerações 
seguintes de descendentes daqueles caboclos passaram a adotar a autodeclaração 
parda - a única disponível além de “preto” e “branco”. Desse modo, mostram-se 
equivocadas as leituras estatísticas que afirmam, acriticamente, que o Pará teria 
79,64% de “negros” (69,87% pardos + 9,77% pretos, como preconiza o Estatuto 
da Igualdade Racial). O equívoco nesse tipo de abordagem estatística reside no 
fato de que desconsidera que há pessoas de tipo racial indígena e origem cabocla 
incluídos na categoria parda, ao mesmo tempo em que não explica como um 
grupo tão numeroso pode ter “sumido”.

Mas não se trata, obviamente, de um “sumiço”. Os caboclos não foram 
exterminados e nem abandonaram os territórios paraense e amapaense. Apenas 
deixaram de nomear-se como caboclos, assumindo epítetos como “moreno” e 
“pardo”. Além de terem cada vez mais, a cada geração, se distanciado de sua 
origem indígena, camuflada e apagada sob rótulos regionais, como “amazônida”, 
“nortista” ou “paraense”.

O que não quer dizer que a totalidade dos pardos paraenses e amapaenses 
são descendentes de indígenas. Há uma histórica presença negra na Amazônia 
que não pode ser negada, e nem reduzida apenas à categoria preta – visto que, 
de fato, muitos negros preferem se autodeclarar pardos. Na prática, a categoria 
parda é heterogênea e compartilhada por pelo menos dois grupos: negros de 
pele clara e descendentes de indígenas (caboclos e afro-indígenas).



84

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Diante disso, é recomendável que se realizem levantamentos estatísticos 
em diferentes regiões do país, perguntando aos pardos sobre como se identificam. 
Dados históricos, embora importantes como indicadores de hipóteses, não 
permitem saber a dimensão atual dos pardos descendentes de indígenas – e 
nem mesmo dos pardos negros. Quantificar esses subcomponentes da categoria 
parda é tarefa necessária para os estudos étnico-raciais no Brasil. 

AGRADECIMENTOS

Agradeço à minha colega Gabriela Cardoso Andrade pela valiosa 
contribuição à elaboração deste trabalho, através da confecção do mapa que 
ilustra os resultados e da cuidadosa revisão do texto.

REFERÊNCIAS

ARAÚJO JÚNIOR, Pedro Pinheiro de. História e genealogia de Rio do Fogo-
RN (sécs. XVI-XX). Parnamirim – RN: Editora Biblioteca Ocidente, 2024.

CARDOSO, Fernando Henrique; IANNI, Octavio. Cor e mobilidade social em 
Florianópolis: aspectos das relações entre negros e brancos numa comunidade 
do Brasil meridional. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1960.

CONRADO, Mônica; CAMPELO, Marilu; RIBEIRO, Alan. Metáforas da cor: 
morenidade e territórios da negritude nas construções de identidades negras na 
Amazônia paraense. Afro-Ásia, n. 52, p. 213-246, 2015.

COSTA, Eliane Silvia; SCHUCMAN, Lia Vainer. Identidades, identificações 
e classificações raciais no Brasil: o pardo e as ações afirmativas. Estudos e 
Pesquisas em Psicologia, v. 22, n. 2, p. 466-484, fev. 2022.

COSTA PINTO, Luiz de Aguiar. O negro no Rio de Janeiro: relações de raças 
numa sociedade em mudança. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1960.

DIRECTORIA GERAL DE ESTATÍSTICA - DGE. Sexo, raça e estado civil, 
nacionalidade, filiação culto e analphabetismo da população recenseada em 
31 de dezembro de 1890. Rio de Janeiro, 1898, p. 103. Disponível em: https://
biblioteca.ibge.gov.br/biblioteca-catalogo.html?id=225487&view=detalhes. 
Acesso em: 13 set. 2025.

DORRICO, Julie. A fortuna crítica (da exclusão): Makunaimî na literatura 
indígena contemporânea. Revista do Centro de Pesquisa e Formação, v. 14, p. 
112-131, 2022.

GUIMARÃES, Antonio Sérgio Alfredo. Raça e cor no Brasil contemporâneo, 
oportunismo político e tendência histórica. Revista de Antropologia, v. 67, p. 
1-19, 2024.

HENRIQUE, Márcio Couto. Sem Vieira nem Pombal: índios na Amazônia 
do século XIX. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2018.



85

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA - IBGE. 
Tabela 9605: População residente, por cor ou raça, nos censos demográficos. 
Rio de Janeiro: Sistema IBGE de Recuperação Automática – SIDRA, 2023. 
Disponível em: https://sidra.ibge.gov.br/tabela/9605. Acesso em: 12 fev. 2025.

LOPES, Reinaldo José. 1499: o Brasil antes de Cabral. Rio de Janeiro: 
HarperCollins, 2017.

LUZ, Luziane Mesquita da; RODRIGUES, José Edilson Cardoso; PONTE, 
Franciney Carvalho da; SILVA, Christian Nunes da. Atlas geográfico escolar 
do estado do Pará. Belém: GAPTA/UFPA, 2013.

MIRANDA, Vitor. A resurgence of  black identity in Brazil? Evidence from an 
analysis of  recent censuses. Demographic Research, v. 32, p. 1603-1630, 2015.

NEVES, Ivânia dos Santos. Fraturas contemporâneas de histórias indígenas 
em Belém: sobre mármores e grafites. Revista Maracanan, n. 24, p. 544-566, 
2020.

OLIVEIRA, João Pacheco de. O nascimento do Brasil e outros ensaios: 
“pacificação”, regime tutelar e formação de alteridades. Rio de Janeiro: 
Contracapa, 2016.

OLIVEIRA, João Pacheco de. Pardos, mestiços ou caboclos: os índios nos 
censos nacionais no Brasil (1872-1980). Horizontes Antropológicos, v. 3, n. 6, 
p. 61-84, out. 1997.

PALITOT, Estêvão. Do pardo a (não)identidade indígena. YouTube 
[online], 16 abr. 2021. Disponível em: https://www.youtube.com/
watch?v=lSLpiHPNNQU&t=1760s. Acesso em: 13 set. 2025.

PETRUCCELLI, José Luís. A cor denominada: um estudo do suplemento da 
PME de julho/98. Rio de Janeiro: IBGE, 2000.

PINHEIRO, Tainara Lúcia; RODRIGUES, Carmem Izabel. Por acaso sou 
negra? Na Amazônia, em Belém, no encontro com outrem. Revista do 
Instituto Histórico e Geográfico do Pará, v. 8, n. 1, 2021.

SENA, José. De cabokos a negro/indígenas: sobre a emergência de sujeitos 
políticos da raça e a mundiação da Matriz Colonial do Poder. Revista África e 
Africanidades, v. 16, n. 46, p. 29-62, 2023.

SILVA, Nelson do Valle. Morenidade: modos de usar. In: HASENBALG, 
Carlos; SILVA, Nelson do Valle; LIMA, Márcia. Cor e estratificação social. 
Rio de Janeiro: ContraCapa, 1999.

SOARES, Sergei. A demografia da cor: a composição da população brasileira 
de 1890 a 2007. In: THEODORO, Mário; JACCOUD, Luciana; OSÓRIO, 
Rafael Guerreiro; SOARES, Sergei (Org.). As políticas públicas e a 
desigualdade racial no Brasil 120 anos após a abolição. Rio de Janeiro: IPEA, 
2008. p. 97-118.

WAGLEY, Charles. Race and class in rural Brazil. Paris: UNESCO, 1952.



86

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

APÊNDICE 1

Área original (1890) Municípios correspondentes em 2022

Aveiro Aveiro e Rurópolis

Bagre Bagre

Bragança Bragança, Tracuateua e Augusto Corrêa

Cintra Maracanã

Curuçá Curuçá

Faro Faro e Terra Santa

Irituia Irituia

Itaituba Itaituba, Jacareacanga, Novo Progresso e Trairão

Juruti Juruti

Monte Alegre Monte Alegre

Óbidos Óbidos e Oriximiná

Oeiras Oeiras do Pará

Salinas Salinópolis, Capanema, Primavera e São João de Pirabas

Santarém Santarém, Belterra e Placas

Portel Portel, Anapu, Novo Repartimento e Pacajá

Souzel Altamira, Bannach, Brasil Novo, Cumaru do Norte, Ourilândia do 
Norte, São Félix do Xingu, Senador José Porfírio, Tucumã, Vitória 
do Xingu



87

MEMÓRIA E REDENÇÃO: 
A LITERATURA COMO RESGATE DAS 

VOZES DAS MULHERES NEGRAS

Meline Débora Oviedo de Freitas Lima1

Ewerton Batista-Duarte2

INTRODUÇÃO

O Brasil carrega em sua história um compromisso enraizado com um 
tipo de política do esquecimento que, segundo Ricoeur (2007, p. 452), “muitos 
esquecimentos se devem ao impedimento de ter acesso aos tesouros enterrados 
da memória”. Mesmo que os acontecimentos sejam suavizados nos discursos 
históricos, numa tentativa de invisibilizar e apagar narrativas, as dores e os traumas 
continuam existindo no inconsciente, e, em momentos de crise, o passado tende 
a se repetir no presente. Obviamente, isso ocorre em países marcados por um 
histórico de violência. O próprio percurso historiográfico brasileiro é permeado por 
atrocidades como a invasão, a colonização, o sequestro durante o tráfico atlântico, a 
escravização de africanos e indígenas, a ditadura militar e a pandemia da covid-19. 

Idealizar o Brasil como um país que sofreu seus males, mas cujos 
povos se perdoaram e deixaram o passado para trás, é ignorar a ferida aberta 
da desigualdade racial, de classe e de gênero, que tem afetado, sobretudo, as 
mulheres negras: o foco desta pesquisa. Conforme alerta o estudo realizado 
pelo Programa das Nações Unidas para o Desenvolvimento (Brasil, 2024), as 
mulheres negras são as principais vítimas de violações de direitos na esfera 
pública, como violência doméstica, barreiras no acesso à educação, saúde de 
qualidade, as desigualdades no mercado de trabalho e o apagamento intelectual. 
Sendo assim, esse grupo permanece ocupando o chamado “terceiro espaço”, 
um “vácuo de apagamento e contradição” (Kilomba, 2019, p. 97-98), revelando 
que a ideia de uma democracia racial no Brasil foi construída como uma falácia.

1	 Graduanda em Letras (Português/Inglês) pela Universidade Estadual de Mato Grosso do 
Sul (UEMS). E-mail: melineoviedolima@gmail.com.

2	 Doutor em Literatura e Crítica Literária pela Pontifícia Universidade Católica de São Pau-
lo (PUC-SP), em parceria com o Instituto de Estudos Africanos e Diaspóricos da Universi-
ty of  Lagos, Nigéria. Mestre em Linguística Aplicada pela Universidade de Taubaté (Uni-
tau). Professor de Língua Inglesa e suas Literaturas na Universidade Estadual de Mato 
Grosso do Sul (UEMS). E-mail: ewertonbatistaduarte@gmail.com.



88

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Conforme explica Gonzalez (2020, p. 80), “como todo mito, o da 
democracia racial oculta algo para além daquilo que mostra. Numa primeira 
aproximação, constatamos que exerce sua violência simbólica de maneira 
especial sobre a mulher negra”. No Brasil, há uma tendência em tratar o racismo 
como “velado ou mesmo inexistente” (Ratts, 2006, p. 48-49). Embora o país não 
tenha adotado um sistema explícito de segregação como os Estados Unidos, 
ou institucionalizado como no apartheid sul-africano, o “racismo à brasileira” 
(Gonzalez, 2020, p. 212) se manifesta por meio de desigualdades econômicas, 
sociais, culturais, de classe e gênero. Reconhecer essa complexidade é 
fundamental para entender que o racismo no Brasil é tão violento e sistemático 
quanto os outros.

Este trabalho, portanto, tem como objetivo e compromisso resgatar as 
vozes das mulheres negras, especialmente daquelas que, desde a escravidão 
no Brasil, contribuíram para a formação da Língua Portuguesa, da literatura 
lusófona e da diversidade cultural neste país, mas que foram historicamente 
deslegitimadas. Além disso, é necessário denunciar a falha do feminismo em 
ignorar a interseccionalidade e, como defende Ribeiro (2017), é preciso lutar 
pelo direito à existência digna e pelo reconhecimento das mulheres negras como 
agentes de produção de saber. Somente assim será possível construir um olhar 
crítico sobre as estruturas de desigualdade que moldam as relações humanas e 
sustentam a trajetória do discurso literário e da educação brasileira.

A literatura, entendida como uma ferramenta capaz de ressignificar 
imaginários, será utilizada para analisar como diferentes textos constroem 
representações narrativas e se tornam instrumentos de resistência e valorização 
identitária. Para isso, o desenvolvimento metodológico segue os pressupostos da 
abordagem qualitativa, mediante pesquisa bibliográfica, voltada para a análise 
da obra literária contemporânea: Mata Doce, de Luciany Aparecida. O estudo 
dialoga principalmente com produções de intelectuais negras, como fontes vivas 
de saber, como Lélia Gonzalez, Conceição Evaristo e outras tão importantes 
quanto, contribuindo para uma compreensão crítica das relações étnico-raciais 
no Brasil, por meio de uma visão interseccional e decolonial, além de refletir 
sobre o conceito de história e memória de Walter Benjamin. Esta investigação 
também propõe-se a refletir sobre a importância da inclusão dessa literatura no 
contexto educacional, em consonância com a Lei 10.639/03, como forma de 
combater um currículo historicamente eurocentrado nas escolas brasileiras e 
promover uma educação antirracista. 



89

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

O PIONEIRISMO NO FEMINISMO INTERSECCIONAL: LÉLIA 
GONZALEZ

Conforme enuncia Hollanda (2019), é sempre importante recordar que, 
em 1967, o tema de pesquisa específico “mulher” ainda não se estabelecia como 
uma questão válida e de relevância para uma tese acadêmica. Os estudos sobre 
a mulher negra no Brasil têm aumentado graças às políticas afirmativas que 
possibilitaram a inserção de mais estudantes negros nos cursos universitários, 
pois, segundo Rodrigues e Freitas (2021), embora o surgimento de coletivos 
organizados de mulheres negras tenha ocorrido no final da década de 1970, esses 
grupos só começaram a ter mais autonomia na segunda metade dos anos 1980.

É a partir de 1975, na realização da Associação de Imprensa para o 
Congresso de Mulheres Brasileiras, quando as feministas se reuniram pelo Ano 
Internacional da Mulher, que Lélia Gonzalez junto com outras companheiras 
apresentaram O manifesto das mulheres negras para denunciar o “feminismo branco 
hegemônico” sobre a “[...] situação de discriminadas entre os discriminados” 
(Gonzalez, 2020, p. 148). Esse ano se tornou um marco importante do início 
do movimento de mulheres no Rio de Janeiro, pois as mulheres “amefricanas” 
estavam presentes.

Ao mesmo tempo em que transitava pelos movimentos negro e feminista, 
Gonzalez criticava a ambos, frisando que os feminismos deveriam dar 
atenção às múltiplas formas de opressão que recaem sobre as mulheres. 
A filósofa, historiadora e antropóloga ressaltava a importância da 
autonomia das organizações de mulheres populares, negras e indígenas, ao 
acreditar que “ninguém era melhor do que essas mulheres para vocalizar 
seus próprios interesses e suas formas de simbolizar o mundo social” 
(Rodrigues; Freitas, 2021, p. 06).

A emergência do feminismo negro no Brasil não aconteceu de 
repente; foi preciso uma longa trajetória de enfrentamentos e diálogos entre 
a luta antirracista e os movimentos sociais de mulheres negras engajadas na 
redemocratização. Podemos destacar também como a ditadura militar (1964-
1985) impediu à organização coletiva, e isso torna a presença dessas mulheres 
ainda mais significativa. Durante esse período, “[...] qualquer denúncia de 
racismo era recebida como tentativa de criar sentimentos antinacionais. Falar 
de racismo significava dar vida àquilo que ‘não existia’ na sociedade brasileira” 
(Ratts; Rios, 2010, p. 59). E por causa de seu engajamento e liderança em favor 
do movimento negro durante essa época, Lélia Gonzalez passou a ser conhecida 
como uma mulher subversiva, e por isso começou a sofrer represálias. 

Conforme a pesquisa bibliográfica de Castro e Costa (2024), Lélia 
Gonzalez nasceu em 1º de fevereiro de 1935, em Belo Horizonte, Minas Gerais, 
sendo a penúltima filha de uma família numerosa com dezoito irmãos. Era filha 



90

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

de Accacio Joaquim de Almeida e Urcinda Serafim de Almeida, de origem 
indígena. Não é de duvidar que essa dupla herança também tenha desempenhado 
grande influência em toda a sua produção intelectual e militante, pois Gonzalez 
sempre enfatizava que o percurso histórico das amefricanas e ameríndias se 
entrelaçava nas suas formas de resistência. Sendo assim, a mulher negra era a 
figura central em suas produções intelectuais: 

Herdeiras de uma outra cultura ancestral, cuja dinâmica histórica revela 
a diferença pelo viés das desigualdades raciais, elas, de certa forma, 
sabem mais de mulheridade do que de feminismo, de mulherismo do 
que de feminismo. Sem contar que sabem mais de solidariedade do que 
competição, de coletivismo do que de individualismo. Nesse contexto, há 
muito o que aprender (e refletir) com essas mulheres negras que, do abismo 
do seu anonimato, têm dado provas eloquentes de sabedoria (Gonzalez, 
2020, p. 269).

Além disso, Gonzalez foi uma das importantes percursoras do feminismo 
negro no Brasil. Unidas pelo apoio de outras mulheres enquanto cultivavam 
uma relação de solidariedade ao aprender e ensinar umas com as outras, elas 
desempenharam um papel de suma importância e coragem ao denunciar e 
tornar evidente a exploração econômica, racial e sexual da qual as mulheres 
negras se tornaram objeto. Por meio de suas produções intelectuais, ela destaca 
a construção do racismo na sociedade brasileira e como as mulheres negras 
sofreram uma exclusão sistemática nos espaços de poder e representação. 

E, para isso, Lélia propôs o conceito político e cultural nomeado como 
amefricanidade. Esse termo busca resgatar a experiência histórica que mulheres 
negras e indígenas compartilharam, reconhecendo a ancestralidade africana 
e a resistência cultural da diáspora. Em suas palavras: “é justamente por esse 
motivo que buscamos o movimento de mulheres, a teoria e a prática feministas, 
acreditando poder encontrar ali uma solidariedade tão cara à questão racial: a 
irmandade” (Gonzalez, 2020, p. 148).

Segundo a historiadora, é preciso questionar o fato de que a questão 
racial foi, durante anos, negligenciada das discussões feministas brasileiras, para 
que o projeto colonial e o racismo à brasileira, que tem como base o mito da 
democracia racial, não continuem a ser reproduzidos. Conforme ela mesma 
afirma, é “exatamente porque tanto o sexismo quanto o racismo são baseados 
em diferenças biológicas para se estabelecerem como ideologias de dominação” 
(Gonzalez, 2020, p. 141). Afinal, foi por meio do mito da democracia racial 
que as violências simbólicas que as mulheres negras sofreram foram ocultadas e 
minimizadas. O racismo à brasileira é tão violento e sistemático quanto os outros, 
pois aparece por meio da objetificação de seus corpos, pela marginalização e 
banalização do trabalho e das produções intelectuais das mulheres negras.



91

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

No mês de novembro de 1981, Lélia produziu o artigo para o jornal 
Mulherio, com o tema “Democracia racial? Nada disso!”. Nele, ela destaca o 
papel das mulheres africanas e o aprendizado que teve com elas, pois apesar da 
opressão racial enfrentada, ensinaram aos brasileiros da época a língua, que ela 
nomeou de “pretuguês”, o português africanizado. Para Gonzalez, “a cultura 
brasileira é uma cultura negra por excelência”; a língua portuguesa falada no 
Brasil teve grandes influências pelas marcas da oralidade africana, que foram 
herdadas e transmitidas principalmente pela “mãe preta”, mulheres negras que 
cuidavam e educavam as crianças brancas. “E ao falar o seu português (com 
todo um acento de quimbundo, de ambundo, enfim, das línguas africanas), é 
ela que vai passar pro brasileiro, de um modo geral, esse tipo de pronúncia, um 
modo de ser, de sentir e de pensar” (Gonzalez, 2020, p. 289-290). 

Com isso, mantiveram viva a chama dos valores culturais afro-brasileiros, 
que transmitiam a seus descendentes. E nisso também influenciaram 
mulheres e homens brancos, a quem aleitaram e educaram. Graças a 
elas, apesar de todo o racismo vigente, os brasileiros falam “pretuguês” 
(português africanizado) e só conseguem afirmar como nacional 
justamente aquilo que o negro produziu em termo de cultura: o samba, a 
feijoada, a descontração, a ginga ou jogo de cintura etc. É por essa razão 
que as “mães” e as “tias” são tão respeitadas dentro da comunidade negra, 
apesar de todos os pesares (Gonzalez, 2020, p. 203).

Agora, compreende-se que a base da língua portuguesa é carregada de 
memória e ancestralidade. E mesmo depois da tentativa de genocídio contra a 
população negra e o memoricídio3, como parte de uma política de esquecimento, 
essa potência cultural sobrevive. E a partir das experiências negras, (re)constrói 
a história contada pelo viés do colonizador. Por meio dos estudos feministas 
e sociais de Lélia Gonzalez, é possível ressignificar a literatura nacional; seu 
pensamento crítico possibilita resgatar vozes que foram sistematicamente 
silenciadas, e ao mesmo tempo evidenciar memórias coletivas que foram 
historicamente invisibilizadas e deslegitimadas. Nesse sentido, o pensamento da 
historiadora inspira o pensar práticas pedagógicas que estejam comprometidas 
com a pluralidade cultural e valorização das vozes de mulheres negras presentes 
na literatura.

3	 Para Báez (2010, p. 140), o conceito de memoricídio se relaciona à violência do esqueci-
mento por imposição, pois configura na destruição intencional da memória cultural de 
um povo, como sua história, identidade e seus bens culturais. Para Duarte (2024, p. 08), 
quando se trata das produções intelectuais femininas, o termo se relaciona ao apagamento 
sistemático de suas contribuições da história.



92

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

MEMÓRIA E REDENÇÃO

Autores como Quijano (2005, p. 119), que partem de uma abordagem 
decolonial, exploram a modernidade e a colonialidade como duas dimensões 
que não se desintegram. O “mundo moderno” só existe porque houve exploração 
colonial, hierarquias raciais e epistemicídio. Isso quer dizer que o conjunto de 
ideias e práticas que surgiram a partir do Iluminismo, pelo ideal do progresso 
a todo custo, sistematizado como o conhecemos hoje, foi construído sobre a 
exploração colonial, resultando no estabelecimento de hierarquias raciais que 
negam os conhecimentos não eurocentrados.

Porém, Lugones (2020) visa ampliar o pensamento de Quijano. Segundo 
ela, o quadro da colonialidade do poder “refaz o apagamento e a exclusão das 
mulheres colonizadas da maioria das áreas da vida social, em vez de trazê-las de 
volta à vista” (p. 65-66). E para isso ela introduz o conceito da colonialidade de 
gênero, e explica que a colonização, além de criar sistemas de organização que 
estabelecem uma ordem de importância em relação às raças, também racializou 
o gênero. Assim, apenas as mulheres brancas europeias foram reconhecidas 
como mulheres, portanto, nas lutas feministas na década de 1970, elas “não se 
ocuparam da opressão de gênero de mais ninguém” (Lugones, 2020, p. 72-73).

Walter Benjamin, em sua obra Sobre o conceito de história, propõe uma 
ruptura com esse progressismo da história, que ele associa à narrativa dos 
vencedores (Löwy, 2005). A história oficial, contada pelo viés do colonizador, 
é um monumento da barbárie, pois, como ele afirma: “Nunca houve um 
monumento da cultura que não fosse também um monumento da barbárie. E, 
assim como a cultura não é isenta de barbárie, também não o é, tampouco, 
o processo de transmissão da cultura” (Benjamin, 1987, p. 225). Sendo assim, 
a narrativa dos vencedores sempre irá celebrar a conquista que se obteve por 
meio da subjugação dos mais fracos. Por isso é importante resgatar as vozes e 
as experiências dos oprimidos que foram apagadas ou distorcidas pela narrativa 
dominante e dar novos sentidos para ela, como forma de subversão e ação 
política que visa à redenção do passado no presente. 

Embora alguns escritores tendem a utilizar a literatura como meio de 
fugir da realidade, o mundo real continua refletido nas páginas de papel. Em 
consonância ao pensamento de Rousso (2006, p. 97), “escrever uma história 
da memória significa, por definição, que se ultrapassa essa oposição sumária 
entre história e memória, pois isso equivale a admitir que a memória tem uma 
história”. Sendo assim, o percurso do discurso literário está entrelaçado na 
história, dado isso, não é alheio à memória. Especificamente em reflexão ao 
conceito de história e memória em Benjamin (Löwy, 2005), compreende-se a 
necessidade de dar voz às experiências dos oprimidos e de romper com o tempo 



93

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

homogêneo para resgatar memórias esquecidas, que nos permite vislumbrar 
esse poder que a literatura tem de humanizar os dados históricos e evocá-los 
em vivências. Além disso, sua tese sobre a história aponta como o passado se 
manifesta no presente:

Portanto, para Benjamin, o historiador tem o papel de se reapropriar de 
certos significados que estiveram velados, que são capazes de revelar o 
presente a ele mesmo e de direcionar uma ação decisiva capaz de colocar 
fim a toda opressão. Isso não significa, simplesmente, transferir, para o 
mundo das idéias, estilhaços, fragmentos da herança literária que foram 
esquecidos, mas trata-se também de uma intervenção na história, através 
da descoberta de um significado (sentido) oculto que seja potencialmente 
esclarecedor, de importância capital para sua época. Trata-se de conferir 
à atividade crítica uma função política imediata (Góis Filho, 2009, p. 84).

É através da literatura que temos espaços para sonhar mundos (in)
existentes ou (re)construídos, mergulharmos no mais profundo fluxo de 
nossa mente e permitirmos nos perder, mas que em muitos casos significa nos 
libertar. O imaginário tem um papel importante nisso, pois ele é um aparato 
importantíssimo, e “é o mais perigoso e subversivo de todos os processos de 
descolonização” (Imarisha; Brown, 2015, p. 257). Em consequência disso, 
pensar novas possibilidades de existência dentro da literatura permite que nos 
libertemos dessa ideia de “existência única”, conforme argumenta Adichie: 

É impossível falar sobre a história única sem falar sobre poder. Existe uma 
palavra em igbo na qual sempre penso quando considero as estruturas de 
poder no mundo: nkali. É um substantivo que, em tradução livre, quer dizer 
“ser maior do que outro”. Assim como o mundo econômico e político, 
as histórias também são definidas pelo princípio de nkali: como elas são 
contadas, quem as conta, quando são contadas e quantas são contadas 
depende muito de poder (Adichie, 2009, p. 12). 

Na trajetória da literatura brasileira, a imagem das mulheres negras foi 
sendo moldada por estereótipos cada vez mais preconceituosos, e isso acontece 
porque “narrativas ficcionais são usadas desde muito tempo no intuito de 
moldar imaginários com intenções políticas” (Lima, 2023, p. 03). É por isso 
que precisamos pensar na questão da legitimação da fala e na democratização 
da literatura nas escolas, pois o problema com os estereótipos é que eles não 
abarcam a pluralidade de existências, e é muito importante que essas também 
sejam contadas para que mais pessoas se identifiquem com elas e possam pensar 
existências descentralizadas do imaginário dominante da branquitude.

Walter Benjamin transgrediu os limites tradicionais e políticos ao dialogar 
com a arte, a história, a cultura, a política e a memória. A primeira imagem de 
memória que temos é familiar, depois social quando entramos na escola, e assim 
ela vai se construindo permeada pelas experiências individuais que contribuem 



94

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

para a memória coletiva. Vale refletir na questão: a memória é materialidade 
dentro das relações de poder, pois quem controla a memória, controla também 
a identidade coletiva. E é por meio desta identidade coletiva que os indivíduos 
passam a se reconhecer como sujeitos históricos. É justamente nesse ponto que 
a literatura se insere como prática política de memória e redenção.

LITERATURA COMO CONSTRUÇÃO DO IMAGINÁRIO

Existe no percurso do discurso literário nacional uma grande hipocrisia 
que expõe a verdadeira face do mito da democracia racial. “Interessante observar 
que determinados estereótipos de negros/as, veiculados no discurso literário 
brasileiro, são encontrados desde o período da literatura colonial” (Evaristo, 
2005, p. 52). Dalcastagnè (2011), a partir de Barthes (1999), explora a literatura 
pelo viés da questão de representação, no qual o escritor é esse sujeito que fala 
no lugar de outra pessoa. Sendo assim, ao entender a literatura como uma forma 
de “representação, espaço onde interesses e perspectivas sociais interagem e se 
entrechocam, não podemos deixar de indagar quem é, afinal, esse outro, que 
posição lhe é reservada na sociedade, e o que seu silêncio esconde” (Dalcastagnè, 
2011, p. 33).

Mesmo em espaços como a literatura, há diversas manifestações 
acontecendo, e é por meio desse deslocamento que muitas vozes são ouvidas 
e interpretadas. E quando indagamos “quem é, afinal, esse outro?” é que 
começamos a olhar a literatura de uma forma mais crítica e consciente para 
compreender os mecanismos de poder que determinam quem pode ou não pode 
falar, que vozes são mais valorizadas ou legitimadas ou quem tem a autoridade 
de fala.  Quando pessoas marginalizadas são descritas na literatura por meio de 
estigmas que influenciam a forma como a sociedade encara determinados grupos, 
seja na arte, no cinema, na escola, nas novelas ou no cotidiano, certamente eles 
não ficam limitados à ficção (Löwy, 2005). Quando a literatura não abre espaço 
para as diversidades e percepções de mundo, os preconceitos são reforçados e 
naturalizados na vida real. 

Sob a perspectiva ideal-delirante do romantismo, a trajetória da literatura 
valorizava o negro à medida que ele possuía características brancas como 
dispositivo de controle simbólico. Proença Filho (2004), ao traçar o percurso 
do negro na literatura, expõe estereótipos cada vez mais preconceituosos. Por 
exemplo, a partir do momento que o escravo nobre4, em que as raízes e ancestralidade 

4	 Segundo Proença Filho (2004), o escravo nobre é um dos estereótipos presentes na literatu-
ra que retrata o sujeito negro como objeto, então sua vitória acontece pela “força de seu 
branqueamento, embora a custo de muito sacrifício e humilhação” (p. 162). Esses são 
representados em obras como Escrava Isaura (1872), de Bernardo Guimarães, e O mulato 
(1881), de Aluísio Azevedo.



95

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

dos sujeitos negros são “branqueadas”, quando eles são submissos, é que eles se 
enquadram numa identificação de nobreza. Podemos encontrar um exemplo 
disso no filme ...E o vento levou (1939), que estreou na ficção o estereótipo da 
Mammy5, a simpática ama de leite, sem nome e dessexualizada, que se recusou a 
abrir o próprio negócio de doces porque amava cuidar de seus senhores. Inclusive, 
essa figura foi importada por Monteiro Lobato, declarado eugenista, ao criar a 
personagem Tia Nastácia em Sítio do pica-pau amarelo. Atualmente, vemos a elite 
repetir esse mesmo discurso ao se referir às empregadas domésticas que moram 
em suas casas. Mas, nas entrelinhas, essa consideração tem uma condição: ser 
“nobres” o suficiente para abdicar de seu empoderamento social e intelectual e 
viver eternamente em servidão. 

Refletindo a concepção do social, as representações das mulheres negras 
foram moldadas por estereótipos cada vez mais violentos e preconceituosos. Assim 
como denuncia a escritora Conceição Evaristo (2005, p. 52), “a representação 
literária da mulher negra ainda surge ancorada nas imagens de seu passado 
escravo, de corpoprocriação e/ou corpo-objeto de prazer do macho senhor”. 
Ou, como expõe Gonzalez (2020), ora como mulata carnavalesca, pervertida 
e sexualizada, ora como empregada doméstica. Essas imagens moldam o 
imaginário coletivo e naturalizam as desumanizações, e acrescentando que “daí 
para a conclusão de que a raça negra é inferior a distância é curtíssima, como 
O presidente negro (1926), de Monteiro Lobato, deixa entrever” (Proença Filho, 
2004, p. 165). 

Ao encararmos a literatura com consciência crítica política, passamos a 
compreender as estruturas de poder que têm o controle do discurso que nos 
permite analisar os acontecimentos por diferentes versões. Percebe-se que a 
literatura reflete o social tendo uma grande responsabilidade na construção do 
imaginário, proporcionando experiências que promovem a formação humana 
por meio dessas representações. Fazendo um paralelo a isso, Cida Bento explora 
a legitimidade de voz no sentido social. Quando determinado grupo denuncia 
ou se posiciona, há sempre um “mas será que foi assim mesmo?”, “será que 
isso é filosofia?”, “será que isso é ser intelectual?”. A psicóloga explica que isso 
acontece por meio de um “pacto de cumplicidade não verbalizado entre pessoas 
brancas, que visa manter seus privilégios” (Bento, 2022, p. 18). E assim as classes 

5	 O estereótipo da Mammy surgiu na década de 1830 na literatura pró-escravidão dos Esta-
dos Unidos, como ferramenta para romantizar o sistema escravista e se opor ao abolicio-
nismo, retratando as mulheres negras escravizadas como figuras maternas leais e subser-
vientes aos senhores brancos. Sendo solidificada na cultura popular americana por meio 
de obras como “A cabana do Pai Tomás”, de Harriet Beecher Stowe. 



96

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

dominantes continuam ditando que corpos são suspeitos, o que é beleza e, 
finalmente, o que é literatura de verdade.

E é nesse ponto que se encaixa o conceito sobre o lugar de fala, termo 
sistematizado pela filósofa intelectual Djamila Ribeiro (2017). Assim como 
todo termo conceitual, este também é complexo em seu significado, e como 
ela explica, não se refere à incapacidade de alguém de falar sobre determinado 
tema. “O falar não se restringe ao ato de emitir palavras, mas o de poder existir. 
Pensamos lugar de fala como refutar a historiografia tradicional e a hierarquização 
de saberes consequente da hierarquia social” (Ribeiro, 2017, p. 64). Para tanto, 
compreender o significado da forma como foi sistematizado é essencial para 
evitar distorções que silenciam outras vozes. Principalmente quando o debate 
político sobre racismo e desigualdade de gênero exige de todos o compromisso 
ético e a responsabilidade de agir contra as injustiças. 

Nesse sentido, Kilomba (2019, p. 39) expõe, “uma vez que as imagens 
da Negritude às quais somos confrontados(as) não são nem realistas nem 
gratificantes”, ela alerta sobre a violência simbólica que permeia a literatura, 
que se torna uma “alienação, ser-se forçada/o a identificar-se com os heróis, que 
aparecem como brancos, e rejeitar os inimigos, que aparecem como negros”. A 
partir do seu pensamento, compreende-se que, ao criar um cenário onde os heróis 
são sempre brancos enquanto as personagens negros ou indígenas são sempre 
os inimigos, estereotipados, subalternos ou subserviente, as crianças negras ou 
indígenas, ao entrarem em contato com esse tipo de literatura, crescem sob o 
efeito de uma alienação em relação à própria identidade, sendo um processo de 
violência que as obriga a se identificar com “heróis brancos”. 

Ao “ensinar colonizadas/os a falar e escrever a partir da perspectiva do 
colonizador” (Kilomba, 2019, p. 65), é ensinado desde cedo que para “pertencer” 
precisam negar a si mesmos e a sua ancestralidade. E partindo desse viés, a 
literatura ocupa um lugar primordial se tratando da construção do imaginário 
social. Como lembra Adichie (2009), em O perigo de uma história única, ela 
acontece quando reduzimos as vivências de povos a uma só perspectiva e uma 
única forma de existir no mundo. É nesse ponto que a literatura negra exerce um 
papel transformador; pelo conceito de escrevivência (Evaristo, 2020), é possível 
deslocar os estereótipos e sonhar novas possibilidades de ser.

“MATA DOCE” DE LUCIANY APARECIDA 

O romance Mata Doce, de Luciany Aparecida (2023), explora a força das 
mulheres negras, as perdas, os mistérios e a beleza da vida em uma comunidade 
rural. Por meio de uma performance poética, a autora descortina as relações 
violentas de poder impostas pelo patriarcado e pelas lutas fundiárias. Além 



97

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

disso, ao englobar um realismo mítico, Luciany constrói a narrativa pela 
cosmopercepção do tempo espiralar para repensar novas formas de existir. Esse 
movimento está presente “no contexto do pensamento que trança as diversas e 
diferentes culturas africanas com as culturas da diáspora” (Martins, 2021, p. 27). 

A personagem principal do romance é Maria Teresa, uma criança órfã 
adotada por duas mulheres que vivem em um grande casarão num povoado 
ficcional chamado Mata Doce, cuja inspiração de bioma é a Mata Atlântica e 
a Caatinga. “Era da sina de Mata Doce acolher mulheres” (Aparecida, 2023, 
p. 128). A força desse povoado encontra-se na presença dessas mulheres que 
lutam e vivem suas histórias entrelaçadas com outras personagens, assim como 
o elemento simbólico: o bordado ponto de cruz de Tuninha. E, por isso, há 
movimentos de acolhimento uns com os outros, e as histórias de cada personagem 
são contadas e interpretadas de modo entrelaçado, pois cada vida ali toca outra, 
cada existência é permeada pelas consequências da amabilidade ou de tragédias. 
E o casarão, representado por um espaço concreto, é o símbolo da resistência 
coletiva daquela comunidade. Mariinha era neta de Eustáquia Vazante, uma 
mulher que fugiu por sua liberdade e, ao encontrar aquele pedaço de terra, deu 
início ao povoado de Mata Doce.

O casarão da professora Mariinha era conhecido em Mata Doce. Era casa 
de peitoril de madeira, coberta por telha vermelha e batente alto na porta, 
janelas ao redor de toda a casa, que era cercada por um largo terreno, nas 
laterais e ao fundo. Ali, no casarão do lajedo, moravam as três mulheres da 
Vazante, Mariinha, Tuninha e Maria Teresa (p. 02). 

Se durante um tempo a marca do casarão da professora Mariinha tinha 
sido o roseiral entranhado no peitoril, anos inteiros para a frente seria, 
aos sábados, apreciar Filinha em sua posição de matadora. [...] O casarão 
foi se transmutando de lugar de acolhida de necessitados para lugar de 
exposição de coragem (p. 217).

Mariinha, mulher negra e professora aposentada, é esposa de Tuninha, 
uma bordadeira de ponto de cruz e uma mulher negra travesti. No meio da 
roça próximo à plantação de bananas, essas mulheres encontram e acolhem essa 
criança órfã, da qual Mariinha já havia sonhado com sua chegada antes mesmo 
de ela aparecer. Então, elas a levam para sua casa e a criam como sua própria 
filha, a Orixá que estava retornando à sua família e devia ser cuidada com zelo. 

A autora explica em muitas entrevistas que, quando Mariinha e Tuninha 
escolhem amar e cuidar de Maria Teresa, e, por sua vez, Maria Teresa ao crescer 
cuida de suas mães idosas, tem o objetivo de mostrar que a história presente 
também engloba a construção da memória coletiva através do amor e dos laços 
de comunidade, do engajamento do protagonismo de mulheres negras, da 



98

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

religiosidade, da valorização dos saberes e do cuidar de pessoas mais velhas. 
A presença de personagens idosas é uma constante na narrativa de Aparecida.

A narrativa não segue uma sucessão de eventos por ordem cronológica, 
mas acompanha o fluxo do tempo espiralar que narra eventos do passado e 
do presente, aproximando-se dos conceitos de temporalidade Sasa e Zaman do 
idioma suaíli, conforme retoma Martins (2021). Esses termos traduzem duas 
dimensões coexistentes, onde tudo que é vívido no agora, tempo imediato 
(Sasa), é incorporado na ancestralidade, tempo mítico (Zaman), e se fixa 
permanentemente, tornando-se inseparáveis.

Sendo assim, o romance retrata os acontecimentos de forma não linear, 
e por isso Maria Teresa aparece em diversas versões no espaço-tempo. Em uma 
dessas aparições, já com seus 92 anos, ela narra a força da memória de uma 
vida inteira, da saudade que ela compartilha por meio da escrita de cartas, uma 
prática que ainda permanece: “Entendo que estou só. Não lembro de como 
ouvi, não escrevo com a preocupação nas certezas. [...] passei a escrever, para 
ver brotar gente no meu corpo. Para sentir o renascimento das ramas no meu 
peito” (Aparecida, 2023, p. 131). 

Maria Teresa, ao revisitar o passado, incorpora nele as memórias de 
Filinha Mata-Boi para validar sua dor, entender seu luto, e receber a cura por 
meio da escrita, a partir de outra forma de intertextualidade presente na obra: o 
romance Úrsula, de Maria Firmino dos Reis. E, partindo disso, ela pôde começar 
a contemplar, mesmo com um tom de melancolia, a experiência viva do existir 
e assumir as rédeas de sua própria vida. “Nesse sentido, a escrita de Luciany 
Aparecida parece se apoiar em uma tradição de autores negros brasileiros que 
buscam mesclar referências tanto da literatura canônica e ocidental, quanto de 
uma tradição oral não-ocidental” (Teotônio, 2025, p. 02).

Maria Teresa recebeu esse nome de suas mães adotivas, Tuninha e Mariinha, 
e carregava a sorte da reserva e da solidão. No decorrer da narrativa, ela transmuta 
por diferentes nomes, por exemplo: Filinha, Maria Teresa da Vazante, Filinha 
Mata-Boi, a velha do Lajedo. Ela assume uma nova personalidade conforme sofre 
profundas transformações interiores marcadas pela violência e pelo luto, mas 
também pelo amor que se conecta à tradição de que a existência está em uma 
conexão ancestral e se constitui através de uma ideia religiosa, um elemento muito 
presente na narrativa, e é representado por um grande roseiral branco.

É interessante como a autora trabalha o tempo em sua narrativa. A 
cadelinha Chula representa um papel indispensável de figurativização na 
narrativa como forma de simbolizar o tempo ligado às memórias e para amenizar 
as dores presentes na realidade das personagens de Mata Doce. A sensação que 
sua presença passa é a de onisciência e constância. Não foi sem intenção o 



99

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

trecho “Mas tens um cão” como epígrafe que intertextualiza Carlos Drummond 
de Andrade, pois ela nos dá pistas sobre o que pode acontecer.

Assim como a performance do tempo espiralar, isto é, “um tempo 
que não elide a cronologia, mas que a subverte. Um tempo curvo, reversível, 
transverso, longevo e simultaneamente inaugural, uma sophya e uma cronosofia 
em espirais” (Martins, 2021, p. 28), Chula atravessou todas as existências e 
testemunhou momentos bons e ruins, acompanhando todas as transformações 
das personagens. Talvez a mensagem possa ser de que, assim como ela resistiu 
a essa passagem do tempo, a memória e a ancestralidade também resistirão 
à história, pois cada giro do espiral funciona como um sistema do saber que 
atualiza o passado no presente, gera uma possibilidade de revisita e também da 
criação de algo novo.

A LEI Nº. 10.639/03 PARA VISIBILIZAR AS VOZES DAS MULHERES 
NEGRAS 

A promulgação da Lei nº. 10.639/03 representou um marco histórico na 
educação brasileira ao tornar obrigatório o ensino da História e Cultura Afro-
Brasileira em todos os níveis de ensino. A responsabilidade da aplicabilidade deve 
vir do nosso compromisso ético como educadores de assunção6, pois ser professor 
é também a assunção de uma postura frente ao combate das desigualdades e 
um lugar de esperança, atrelado a uma prática de reconstrução do imaginário 
coletivo e libertação, que deve partir do princípio norteador de formação cidadã 
dos estudantes.

Defendendo a aplicação efetiva da Lei nº. 10.639/03 por todos os atores 
escolares, sem nenhuma exceção, Batista-Duarte afirma: 

Sabemos que as mudanças ocorrem lentamente na educação brasileira por 
diversos motivos: falta de investimento na formação do professor, falta de 
investimento em materiais e estruturas físicas, resistência dos docentes 
e das equipes gestoras, entre outros. Todavia, após duas décadas da 
aprovação da Lei nº 10.639/03 e do passado escravista que nos assombra, 
nenhum de nós, professores, gestores e outros ocupantes do chão escolar, 
tem álibi para negligenciar posturas, atitudes e ações diligentes contra o 
racismo, assim como qualquer outra forma de discriminação na escola 
(Batista-Duarte, 2025, p. 68).

As classes populares possuem menor acesso a diversas esferas da sociedade, 
e isso acontece porque muitos alunos trabalham para ajudar a sustentar suas 

6	 Sobre o conceito de Assunção, Freire (2024) explica que os professores precisam “assu-
mir” a responsabilidade ética de que seus gestos formadores, em sala de aula, podem pro-
vocar mudanças em seus alunos, seja para o bem ou não, e refletir sobre isso é de suma 
importância.



100

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

famílias, além disso, essas famílias enfrentam a falta de recursos financeiros e 
educacionais. Como Bourdieu (2008, p. 133) explica: “Entre as censuras mais 
eficazes e mais bem-dissimuladas situam-se aquelas que consistem em excluir 
certos agentes de comunicação, excluindo-os dos grupos que falam ou das posições 
de onde se fala com autoridade”. Excluir algumas vivências de posições que têm 
sua voz como autoridade é a forma mais eficaz de censura.

A pluralidade de perspectivas sociais é apresentada por quem monopoliza 
os discursos e mantém o controle de um capital cultural valorizado pelo sistema 
da elite. É por isso que na atualidade precisamos lutar a favor da necessidade de 
recontar a história da “Améfrica Ladina” (Gonzalez, 2020, p. 88), reconhecendo 
as heranças africanas e ameríndias na formação do continente. Essas experiências 
reforçam a importância de incorporar o letramento literário e racial de maneira 
sistemática no currículo escolar. A escola, como espaço privilegiado de formação, 
tem o potencial de transformar vidas ao promover o acesso à literatura que valoriza 
identidades e histórias marginalizadas.

Se a história se configura como uma possibilidade de alterar as realidades, 
a (re)escrita e o ensino de histórias e culturas africanas, afrodiaspóricas e 
indígenas ocupam um papel significativo na cultura escolar, possibilitando 
tensionar as relações assimétricas de poder entre os colonizadores e os 
colonizados, operando em prol de um movimento de descolonização, capaz 
de construir novas possibilidades de se posicionar dentro desse sistema 
opressor, combatendo o racismo e as diferenças sociais atravessadas pelo 
critério racial (Simas; Calazans, 2024, p. 341).

A dimensão educativa desta pesquisa está em reconhecer o papel da 
escola como território de escuta e de redenção, onde a literatura se torna uma 
ferramenta de empoderamento. Investir nesse tipo de prática pedagógica é 
investir em uma educação que prepare os alunos para se tornarem agentes de 
mudança em uma sociedade que ainda enfrenta grandes desafios marcados pela 
desigualdade social, racial e de gênero.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A partir das reflexões desenvolvidas neste estudo, torna-se evidente que a 
literatura exerce um papel essencial na reconstrução das narrativas históricas e 
culturais das mulheres negras no Brasil. Ao propor o resgate de vozes silenciadas 
e a valorização de suas contribuições para a formação linguístico-cultural da 
sociedade brasileira, esta pesquisa reafirma a importância de reconhecer as 
intelectuais negras como protagonistas na produção de saber e como agentes de 
transformação social. O diálogo estabelecido com Lélia Gonzalez, Conceição 
Evaristo, Luciany Aparecida e outras autoras, permitiu compreender que a 



101

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

resistência das mulheres negras se manifesta não apenas nas práticas cotidianas, 
mas também na esfera simbólica da linguagem e da literatura.

Este trabalho demonstra que a literatura, quando abordada de forma crítica, 
pode ser um instrumento poderoso para a promoção de uma educação antirracista 
e decolonial para a formação de leitores mais conscientes. Tal perspectiva reafirma 
a necessidade de incorporar as produções literárias de mulheres negras ao 
currículo escolar, em consonância com a Lei nº. 10.639/03, contribuindo para a 
consolidação de uma educação antirracista, plural e decolonial.

REFERÊNCIAS

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2009.

APARECIDA, Luciany. Mata Doce. 3. ed. Rio de Janeiro: Alfaguara, 2023. 

BÁEZ, Fernando. A história da destruição cultural da América Latina: da 
conquista à globalização. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2010.

BATISTA-DUARTE, Ewerton. A invisibilidade das literaturas africanas de 
língua inglesa no Ensino Médio: confluências transatlânticas. 2025. 168f. Tese 
(Doutorado em Literatura e Crítica Literária) – Programa de Estudos Pós-
Graduados em Literatura e Crítica Literária, Pontifícia Universidade Católica 
de São Paulo, São Paulo, 2025.

BARTHES, Roland. Crítica e verdade. São Paulo: Perspectiva, 1999. 
Tradução de Leyla Perrone-Moisés.

BENJAMIN, Walter.  Obras escolhidas. Magia e Técnica, arte e política. 
Ensaios sobre literatura e história da cultura. v. 1, 3. ed. São Paulo:  Brasiliense, 
1987. Tradução de Sérgio Paulo Rouanet.  

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. 1. ed. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2022.

BOURDIEU, Pierre. A economia de trocas simbólicas. 2. ed. São Paulo: 
Edusp, 2008.

BRASIL. Lei.nº. 10.639/03, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, 
de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade 
da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”, e dá outras providências. 
Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. 
Acesso em nov. 2025. 

BRASIL. Programa das Nações Unidas para o Desenvolvimento – PNUD. 
Relatório do PNUD avalia desenvolvimento humano no Brasil antes e depois 
da pandemia de covid-19. 2024. Disponível em: https://www.undp.org/pt/
brazil/news/relatorio-do-pnud-avalia-desenvolvimento-humano-no-brasil-



102

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

antes-e-depois-da-pandemia-de-covid-19. Acesso em: 6 out. 2025.

CASTRO, Amanda Motta; COSTA, Gabriele. Lélia Gonzalez. In: 
MARINHO, Thaís Alves; SIMONI, Rosinalda Corrêa da Silva (org.). 
Dicionário biográfico: histórias entrelaçadas de mulheres afrodiaspóricas. 
Goiânia: Editora Tempestiva, 2024. p. 415-420.

DALCASTAGNÈ, Regina. Uma voz ao sol: representação e legitimidade 
na narrativa brasileira contemporânea. Estudos de Literatura Brasileira 
Contemporânea, [S.l], n. 20, p. 33-77, 2011. 

DUARTE, Constância Lima. Memoricídio: o apagamento das mulheres nas 
letras nacionais. Revista Moara, [S.l], n. 66, p. 5-12, 2024.

EVARISTO, Conceição et al. A escrevivência e seus subtextos. Escrevivência: 
a escrita de nós. Reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. v. 1. Rio de 
Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020.

EVARISTO, Conceição. Da representação à auto-apresentação da mulher na 
literatura brasileira. Palmares: Cultura Afro-Brasileira, [S.l], n. 1, p. 52-57, 
2005. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. 79. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2024. 

GÓIS FILHO, Benjamim Julião de. Na contra-mão da História: um olhar das 
Teses sobre o conceito de história de Walter Benjamin. Trilhas Filosóficas, [S.l], v. 
1, p. 78-94, 2009. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, 
intervenções e diálogos. Organizado por Flávia Rios e Márcia Lima. 5. ed. Rio 
de Janeiro: Zahar, 2020.

HOLLANDA, Heloísa Buarque de (org.). Interseccionalidades: pioneiras do 
feminismo negro brasileiro. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019.

IMARISHA, Walidah; BROWN, Adrienne M. Octavia’s brood: science 
fiction stories from social justice movements. Oakland: AKPress, 2015.

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.

LIMA, Thayara Cristine Silva de. Literatura e História na reeducação de 
imaginários e na produção de novos futuros. Estudos Literários Brasileiros, 
[S.l], n. 67, p. 1-13, 2023. 

LÖWY, Michael. Walter Benjamin: aviso de incêndio. Uma leitura das teses 
“Sobre o conceito de história”. São Paulo: Boitempo, 2005. 

LUGONES, Maria. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, Heloísa 
Buarque (org.). Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. 1. ed. 
Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p. 51-81.

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar, poéticas do 
corpo-tela. 1. ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021.



103

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

PROENÇA FILHO, Domício. A trajetória do negro na literatura brasileira. 
Estudos Avançados, [S.l], v. 18, n. 50, p. 161-193, 2004. 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. 
In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e 
ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005. p. 
107-130.

RATTS, Alex. Eu sou atlântica. Sbre a trajetória de vida de Beatriz 
Nascimento. São Paulo: Imprensa Oficial, 2006.

RATTS, Alex; RIOS, Flávia. Lélia Gonzalez: Retratos do Brasil. São Paulo: 
Selo Negro, 2010.

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento, 2017.

RICOEUR, Paul. A memória, a história e o esquecimento. Campinas, SP: 
Editora da Unicamp, 2007.

RODRIGUES, Cristiano; FREITAS, Viviane Gonçalves. Ativismo 
feminista negro no Brasil: do movimento de mulheres negras ao feminismo 
interseccional. Revista Brasileira de Ciência Política, [S.l], n. 34, p. 1-54, 
2021. 

ROUSSO, Henry. A memória não é mais o que era. In: FERREIRA, Marieta 
de Moraes; AMADO, Janaína (org.). Usos e abusos da História Oral. Rio de 
Janeiro: Editora FGV, 2006. p. 93-101.

SIMAS, Jaison; CALAZANS, Márcia Esteves de. Educação antirracista em 
debate: aproximações com a trajetória da Lei 10.639/2003. In: COSTA, César 
Augusto; OLIVEIRA, Carolina de; DOMBKOWITSCH, Luciana Alves; 
CHRISTOFARO, Ludmila Alteman; FREITAS, Maria Victória Pasquoto de. 
Descolonialidade em disputa: Abya Yala em movimento. Cachoeirinha-RS: 
Editora Fi, 2024. 

TEOTÔNIO, Rafaella Cristina Alves. Mata Doce, de Luciany Aparecida. 
Estudos de Literatura Brasileira Contemporânea, [S.l], n. 74, 2025.



104

NARRATIVAS ENTRECRUZADAS: 
IDENTIDADES E MEMÓRIAS NA HISTÓRIA 

DE SANTA CRUZ DO SUL/RS

Yasmin Daniella D’Avila1

CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

O presente capítulo discute como as memórias coletivas estruturam e 
tensionam as narrativas históricas sobre a constituição do município de Santa 
Cruz do Sul/RS, problematizando a hegemonia de um discurso que valoriza 
apenas o protagonismo dos imigrantes germânicos e seus descendentes, 
silenciando experiências de populações negras, indígenas e outros grupos que 
também construíram o território físico e simbólico da localidade em questão. 

A reflexão, situada no campo da História Local e articulada ao Ensino 
de História, mobiliza referenciais como Michael Pollak (1989; 1992), Beatriz 
Sarlo (2007), Stuart Hall (2006), Daniel Munduruku (2018), Casé Angatu (2022) 
e Geni Núñez (2021) para pensar memórias, identidades e pertencimentos 
em viés crítico e contracolonial. As discussões de Pollak (1989; 1992), sobre 
memória oficial, subterrânea e silenciada, de Sarlo (2007) acerca dos direitos 
da lembrança e do risco de absolutizar testemunhos, de Hall (2006) sobre 
identidades fragmentadas e híbridas e de Munduruku (2018) e Angatu (2022) 
sobre memórias ancestrais ampliam o horizonte interpretativo, mostrando que 
recordar é um ato social situado, permeado por disputas de poder, mas também 
um exercício de resistência e reinvenção simbólica. As memórias ancestrais, 
especialmente as indígenas e das coletividades negras, revelam que lembrar 
vai além de contestar narrativas dominantes: é afirmar modos próprios de 
existência e transmissão de saberes que sobreviveram ao colonialismo e seguem 
reconfigurando o presente.

Em consonância, o escrito justifica-se pela necessidade de ampliar os 
horizontes da historiografia e das práticas pedagógicas, principalmente aliadas 
às Leis 10.639/2003 e 11.645/2008, que instituem o Ensino de História(s) e 

1	 Doutoranda em Ensino de História na Universidade Federal de Santa Maria (UFSM) com 
Bolsa Capes, Mestra em Ensino de História (2024) pela mesma instituição. Professora de 
História e Filosofia na Educação Básica em Santa Cruz do Sul/RS. E-mail: yasmin.avila@
maristabrasil.org. 



105

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Cultura(s) Afro-brasileiras, Africanas e Indígenas, rompendo com a monocultura 
do pensamento (Núñez, 2021) e reconhecendo a pluralidade de vozes que 
disputam o direito de lembrar e de serem lembradas, especialmente em contextos 
escolares onde prevalece uma história única (Adichie, 2019). 

Metodologicamente, o estudo assume caráter ensaístico, com revisão 
bibliográfica, análise de fontes históricas e culturais, bem como diálogo 
com vivências docentes, examinando símbolos e textos da memória oficial 
— monumentos, hinos, celebrações — e contrastando-os com memórias 
subterrâneas e ancestrais presentes em práticas sociais, movimentos e registros 
documentais. Exemplos como o Clube União, fundado em 1923, e o Coletivo 
Complexo Negre, que denuncia o racismo estrutural no município, evidenciam 
estratégias de resistência e afirmação identitária frente à narrativa hegemônica. 
O recenseamento de 1872, que registra a presença de pessoas escravizadas em 
Santa Cruz do Sul, contrapõe-se à ideia de que o trabalho livre dos imigrantes 
e seus descendentes teria sido exclusivo na formação da cidade, confirmando a 
necessidade de interrogar as fontes para além das versões cristalizadas. 

Nesse sentido, o capítulo nos permite compreender que silenciar 
determinadas memórias não as extingue; elas persistem em práticas comunitárias, 
manifestações culturais e diálogos cotidianos, exigindo um olhar historiográfico 
atento às relações entre lembranças, esquecimentos e contextos de produção. 
Para o Ensino de História, o estudo propõe um currículo alinhado às Leis nº 
10.639/2003 e 11.645/2008 e a acolhida a diferentes identidades e experiências, 
incentivando a análise crítica dos mitos fundacionais e fomentando pedagogias 
comprometidas com justiça histórica e reconhecimento. Reconstruir uma 
narrativa histórica não implica substituir uma versão por outra, mas confrontar 
perspectivas, questionar ausências e compreender as camadas de invisibilidade 
que habitam o passado, valorizando a coexistência de temporalidades, sujeitos 
e memórias. Assim, o trabalho reafirma que o direito à memória, em todas as 
suas dimensões, é também um direito político e epistemológico, essencial à 
construção de uma história local honesta, plural e socialmente implicada.

HISTÓRIA LOCAL E O CASO DE SANTA CRUZ DO SUL/RS

O município de Santa Cruz do Sul, campo de análise deste capítulo, situa-
se na região central do Estado do Rio Grande do Sul, no Vale do Rio Pardo. A 
constituição histórica do município costuma ser apresentada a partir da chegada 
dos imigrantes germânicos, em 1849. Esses imigrantes receberam do governo 
imperial, através da Lei de 1848, de incentivo à imigração estrangeira, lotes de 
terras pertencentes à sesmaria de João Farias, parte do município de Rio Pardo. 
O objetivo principal da abertura da colônia era estabelecer uma comunicação 



106

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

entre o centro do estado e os Campos de Cima da Serra, assim fortalecendo o 
comércio na Província de São Pedro do Rio Grande do Sul (Noronha, 2012). 

A partir do assentamento dos imigrantes europeus e de sua contribuição 
para a identidade, memória e história de Santa Cruz do Sul, construiu-se uma 
narrativa fortemente hegemônica que destaca a “bravura e espírito laboral” 
dos imigrantes europeus. Logo, o conhecimento histórico sobre o município é 
compreendido por meio de datas comemorativas, festas típicas e movimentos 
de resgate da memória dos imigrantes2. Contudo, nessa narrativa, não há 
espaço para a participação ativa de populações não-europeias que constituíram, 
e constituem, em coletivo com os imigrantes e seus descendentes, o território 
físico e simbólico de Santa Cruz do Sul.

O objetivo central deste capítulo é problematizar a constituição da 
memória oficial de Santa Cruz do Sul, compreendendo suas disputas históricas 
e simbólicas a partir de diferentes sujeitos históricos que reivindicam outros 
pertencimentos e narrativas. Assim, este texto dialoga com os conceitos 
de identidade e memória, analisando e discutindo as memórias - oficiais, 
subterrâneas e ancestrais - que habitam o espaço físico e simbólico do município. 
Na seção a seguir, discuto memória e identidade a partir de distintos autores, a 
mencionar Michel Pollak (1989; 1992), Beatriz Sarlo (2007), Stuart Hall (2006) 
e Daniel Munduruku (2018).

ENTRELAÇAMENTOS ENTRE IDENTIDADE E MEMÓRIA 

As considerações aqui feitas sobre identidade(s) partem das análises de 
Stuart Hall, com ênfase em seu livro A identidade cultural na pós-modernidade 
(Hall, 2006). O autor analisa as transformações sofridas pelas identidades, 
principalmente a partir do processo que denomina como modernidade tardia, 
fortemente influenciado pela globalização (Hall, 2006). Hall pensa essas 
transformações a partir de uma crise das identidades e suas fragmentações, de 
forma que elementos estruturantes, como a concepção de nação, por exemplo, 
são postos em disputa.

Dessa maneira, a história foi - e ainda é - um elemento importante para a 
construção das identidades. Hall nos coloca a relação com o passado como um 
elemento de transição entre as sociedades tradicionais, que pensavam o passado 
como um perpetuador de experiência das gerações e algo a ser valorizado e 
venerado, para as sociedades modernas, em que as práticas sociais vivenciadas 
no passado são constantemente examinadas e reformadas em um “processo sem 
fim de rupturas e fragmentações internas” (Hall, 2026. p. 14-17).

2	 Um dos exemplos é o Bicentenário da Imigração Alemã, fortemente comemorado no mu-
nicípio (Dilly, 2024).



107

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Assim, no campo das identidades, faz-se importante analisarmos a 
constituição das culturas nacionais. Pensemos no conceito de nação e culturas 
nacionais não a partir do sentido da formação dos países modernos, mas com 
base no recorte espacial desta pesquisa, a constituição das comunidades locais. 
A formação da identidade em Santa Cruz do Sul - aqui concebida no singular 
para se referir à hiper valorização da herança europeia - é perpassada pelo desejo 
de identificação com a narrativa oficial.

Hall nos coloca que as culturas nacionais são comunidades imaginadas, 
principalmente a partir da globalização. Logo, não há, de fato, uma unificação 
de tais identidades, por mais que haja um esforço em construir narrativas sobre 
a nação, com ênfase nas origens e continuidades das tradições, mesmo que 
inventadas, na crença de um mito fundacional e de um povo original, “a cultura 
nacional é um discurso” (Hall, 2006, p. 50).

Todavia, Hall problematiza a ideia de que não é possível uma 
homogeneidade ao pensarmos a cultura nacional e as culturas locais. Ainda 
que haja a busca pela “pureza” cultural das localidades, as tensões entre o 
global e o local, fruto de um mundo mais interconectado, produzem efeitos 
diversos. Hall analisa diferentes possibilidades: as identidades locais estão se 
desintegrando neste processo de globalização; tais identidades estão sendo 
reforçadas e retomadas como uma forma de resistência à unificação do global ou 
as identidades nacionais/locais estão em declínio, dando origem a identidades 
híbridas (Hall, 2006).

Para a disseminação dos discursos que visam a captura das identidades 
- tanto para a produção de identidades homogeneizadas quanto identidades 
dissidentes ou híbridas - as memórias são imbricadas. É importante explorar 
o conceito e traçar considerações a partir dele, apoiando-nos em dois escritos 
basilares de Michael Pollak, sendo eles Memória e Identidade Social (1992) e 
Memória, Esquecimento, Silêncio (1989). Em ambos os escritos, o autor menciona 
a relação entre memória e a constituição das identidades, seja no âmbito 
individual ou coletivo, além de analisar como a memória é construída, sendo 
seletiva e influenciada por preocupações do tempo presente, palco de intensas 
disputas e conflitos.

A memória, apesar de, muitas vezes, ser compreendida como um 
fenômeno individual, deve ser pensada também - ou sobretudo - como um 
fenômeno coletivo e social, construído conjuntamente e submetido a constantes 
flutuações e transformações. Dessa forma, a memória coletiva é essencial para 
a unificação de um grupo de indivíduos, dentro ou fora de uma narrativa oficial 
(Pollak, 1992). Além disso, o processo de recordar-se está constantemente 
implicado com o esquecimento, sejam eles conscientes, propositais ou frutos 



108

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

de relações de poder. Assim, consideramos que a memória é seletiva, de forma 
que o que se grava, relembra, exclui ou traz à tona é resultado de um trabalho de 
organização do sujeito ou da coletividade à qual está amparado. 

Se a memória é seletiva, tampouco podemos controlar as lembranças que 
dela decorrem, como afirma Beatriz Sarlo, ao analisar as relações entre passado 
e presente, que são infinitamente complexas. Segundo a autora:

Propor-se não lembrar é como se propor a não perceber um cheiro, 
porque a lembrança, assim como o cheiro, acomete, até mesmo quando 
não é convocada. Vinda não se sabe de onde, a lembrança não permite 
ser deslocada; pelo contrário, obriga a uma perseguição, pois nunca 
está completa. A lembrança insiste porque de certo modo é soberana e 
incontrolável (em todos os sentidos dessa palavra) (Sarlo, 2007, p. 10).

Assim, ainda que algumas memórias sejam dolorosas e, por isso, os 
sujeitos que as guardam consigo gostariam de esquecê-las, tal fato não é possível. 
Se fosse, seria necessário que se apagassem os sujeitos que carregam o passado 
para que ele fosse eliminado de modo apenas figurativo. “O passado sempre 
retorna ao presente” (Sarlo, 2007, p. 10).

Pollak menciona que a memória é constituída por certos elementos, sendo 
eles os acontecimentos vividos pelo sujeito de fato, bem como os acontecimentos 
vividos por tabela, que se caracterizam por eventos vivenciados pelo grupo ou 
coletividade à qual a pessoa se sente pertencer, que podem se tornar tão relevantes 
no imaginário que a pessoa não consegue mais distinguir se participou, ou não. 
O autor cita também uma memória herdada por meio de socialização política 
ou histórica, fruto de uma intensa projeção ou identificação com esse passado. 
As pessoas ou personagens são também bases importantes nas constituições 
das memórias, podemos analisar aquelas realmente encontradas, aquelas 
frequentadas por tabela e aquelas que não pertencem necessariamente ao espaço-
tempo da pessoa. E, por fim, Pollak menciona o lugar, local particularmente 
ligado a uma lembrança pessoal ou coletiva - espaços como uma casa de férias 
ou os monumentos aos mortos, por exemplo (Pollak, 1992).

Um dos pontos que mais nos interessam a partir das contribuições de 
Pollak está centrado na relação entre memórias e identidades. A memória é um 
elemento constituinte fundamental na construção de identidade, tanto individual 
quanto coletiva. Ela é um fator importante para o sentimento de continuidade 
e coerência de uma pessoa, ou grupo, na reconstrução de si. A formação da 
identidade é um fenômeno que se produz em referência aos outros, por meio de 
negociação direta, e não como uma essência imutável.

Sendo a memória um elemento importante para a consolidação de 
grupos sociais, ela é também um objeto de disputa e conflito. As memórias 
são disputadas em diversos conflitos sociais e intergrupais, incluindo famílias 



109

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

e grupos políticos diversos (Pollak, 1989). Contudo, é importante destacar a 
relação entre as memórias subterrâneas e as memórias oficiais. Toda narrativa 
sobre o passado é pensada em um presente e, em função disso, o passado é 
constantemente reconstruído, assim como nosso olhar sobre determinado 
espaço-tempo. A forma como compreendemos as relações sociais e os sujeitos 
atuantes há um século é deveras discordante do que compreendemos hoje. Assim, 
as memórias subterrâneas, frequentemente pertencentes a grupos minoritários 
ou marginalizados, surgem quando esse olhar para narrativas determinantes é 
questionado e costumam se opor à “memória oficial”, aflorando em momentos 
de crise, segundo o autor (Pollak, 1989).

Contribuindo com as reflexões de Pollak, penso que as memórias 
subterrâneas não emergem só a partir de conflitos. Elas têm como objetivo não 
apenas contradizer uma narrativa oficial, mas manter viva diferentes formas de 
contar os acontecimentos, a partir das vozes de atores sociais em instâncias não 
convencionais. São fruto das relações de poder, de fato, mas também (re)existem 
para além da sua relação com o discurso hegemônico. Tais memórias mantêm 
vivas as narrativas de grupos sociais seculares e, por mais que questionem com, 
cada vez mais força, uma unificação das narrativas, em outros momentos, elas 
não se importam em como são vistas ou contrariadas pelas memórias oficiais.

Como exemplo dessa argumentação, dialogamos com Casé Angatu, que 
afirma em seus estudos que a metrópole paulista nunca deixou de ser território 
indígena, denominado terra do Peixe Seco e, posteriormente, rebatizada com o 
nome que a conhecemos hoje (Angatu, 2022). Assim, a memória indígena sobre 
seu território perpetuou e perpetua por séculos, mesmo que o colonialismo e, 
posteriormente, a colonialidade tenham rebatizado, repartido, reconfigurado, 
retalhado suas memórias, mas nunca remarcado seus territórios. A memória 
dos povos originários é resistência a esse processo de crise, sim, mas ela existe 
para infinitas outras necessidades além da luta.

Mencionamos, assim, o conceito de memórias ancestrais nas cosmovisões 
dos povos originários. Segundo Daniel Munduruku, “a memória é, ao mesmo 
tempo, passado e presente, que se encontram para atualizar os repertórios e 
possibilitar novos sentidos” (Munduruku, 2008, p. 81). Para as comunidades 
originárias, as memórias abrigam um significado profundamente geracional 
e oral, de forma que as memórias não são apenas do sujeito, mas de sua 
comunidade, de seus ancestrais. Essas memórias são contadas pelos anciãos e 
anciãs e cultivadas com a consciência de que oferecem uma outra concepção 
para a forma como compreendemos narrativas - sobre nós, sobre os outros e 
sobre todos. 

As memórias ancestrais, ao mesmo tempo em que versam sobre o 
surgimento da vida humana e sobre o canto dos passarinhos, também são 



110

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

formas de recontar as histórias ditas oficiais. Memórias ancestrais dialogam com 
as memórias subterrâneas de Pollak (1989), mas vão além em seus significados, 
uma vez que o Brasil, em seus 8.510.000 km², centra-se no apagamento das 
memórias ancestrais e afrodiaspóricas. Não estamos nos referindo ao movimento 
de soterrar e cavar outras possibilidades subterrâneas, estamos mencionando a 
total aniquilação dessas narrativas. Segundo Munduruku,

Esses povos traziam consigo a Memória Ancestral. Entretanto, essa 
harmônica tranquilidade foi alcançada pelo braço forte dos invasores: 
caçadores de riquezas e de almas. Passaram por cima da memória 
e escreveram no corpo dos vencidos uma história de dor e sofrimento. 
Muitos dos atingidos pela gana destruidora tiveram que ocultar-se sob 
outras identidades para serem confundidos com os desvalidos da sorte 
e assim sobreviver. Esses se tornaram sem-terras, sem-teto, sem-história, 
semhumanidade. Tiveram que aceitar a dura realidade dos sem-memória, 
gente das cidades que precisa guardar nos livros seu medo do esquecimento 
(Munduruku, 2018, p. 82). 

Nas margens, no subterrâneo, nas tradições remotas ou no underground, 
muitas são as memórias que contestam seu espaço e discordam do que é oficial. 
Como podemos construir estudos históricos que nos permitam honestidade 
metodológica e, ainda assim, uma lente que não esteja turva pelos anseios do 
nosso presente? Como dialogar com múltiplas narrativas históricas em sala de 
aula, no contexto da Educação Básica, de forma que uma não se sobreponha 
à outra e as existências de todas as formas de rememorar suas histórias sejam 
compreendidas? Com base em tais inquietações, e nos conceitos evidenciados 
nesta seção, analiso a teia de memórias que compõe o município de Santa Cruz 
do Sul.

CONSIDERAÇÕES A RESPEITO DO MUNICÍPIO DE SANTA CRUZ 
DO SUL E SUA CONSTITUIÇÃO HISTÓRICA

Como analisado anteriormente, as memórias se constroem e reconstroem 
a partir das relações de poder e estão implicadas com o presente. Logo, sempre 
que há uma memória dita oficial, brotam as memórias subterrâneas e ancestrais, 
dentro das perspectivas debatidas na seção anterior. As memórias a respeito da 
constituição de Santa Cruz do Sul e as populações envolvidas nesse processo são 
exemplos desta discussão e, dentro dos limites deste escrito, gostaria de analisá-
lo com um pouco mais de calma.

A memória oficial da localidade saúda com muito entusiasmo a imigração 
europeia. As manifestações dessas memórias mencionam o pioneirismo desses 
grupos étnicos e retomam suas manifestações culturais expressas no fato de a 
cuca, prato típico de origem alemã, ser patrimônio imaterial da cidade, bem 



111

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

como nos monumentos, onde temos o Monumento do Imigrante, no centro da 
cidade, e o marco em homenagem aos 175 anos da chegada dessa população 
ao território, construído em 2024, onde estão inscritas palavras que engajam 
“respeito e orgulho aos bravos imigrantes alemães que a partir de 19 de dezembro 
de 1849 desbravaram essa terra. A fé, o trabalho, a educação, os legados”. Essa 
memória também está calcada no Hino municipal:

Por sobre as nossas lindas terras/ Loiro imigrante andou/ Transpôs as 
nossas verdes serras/ E longe do lar chorou... chorou!/ Mas, nosso 
dadivoso chão,/ Como enorme coração,/ Desvendou-lhe a sorrir/ Mil 
promessas de provir./ Deus te salve, terra amiga,/ Santa Cruz fiel,/ Santa 
Cruz gentil,/ Onde reina a Paz,/ Onde brilha a Luz,/ Sob o lenho de 
Jesus!/ Ao sol ardente destes céus/ Acenderam-se os ideais/ Nas forjas 
surgem os troféus/ E na campina em flor as catedrais/ E foi brotando 
deste afã/ Da bravura alemã/ A cidade crente e santa/ Que sua Cruz ao 
sul levanta (Borowsky; Rech, 1963).

Contudo, essa memória oficial, obviamente, não é a única que perpassa 
o território de Santa Cruz do Sul. É importante mencionar a existência de 
diversos movimentos autônomos que questionam a narrativa homogeneizadora, 
preservando memórias contra-hegemônicas. Tais movimentos buscam denunciar 
as mazelas que os mitos fundadores produzem até a atualidade e evidenciar 
que o município foi formado por diversas etnias. Ou seja, há a preocupação de 
algumas comunidades também pertencentes deste espaço em problematizar a 
memória oficial a fim de serem reconhecidas suas participações dentro dessa 
narrativa fundacionista.

Um exemplo dessa discussão está em uma ação construída pelo Coletivo 
Complexo Negre em parceria com o Ateliê de Vivências Urbanas - AVU, no 
ano de 2020, quando os grupos produziram camisetas com uma estampa escrita 
“Meu nome não é Schwarts”. Essa ação foi uma forma de confrontar a memória 
oficial de que o município não é ocupado por pessoas negras, bem como trazer à 
tona memórias subterrâneas que denunciam o racismo presente em Santa Cruz 
do Sul.

Nossos mais velhos nos ensinaram a identificar alguns termos em alemão, 
pela necessidade de viver em uma cidade no Rio Grande do Sul, colonizada 
por alemães. Schwartz significa “preto”, e a palavra mais dita quando 
pessoas negres estão andando pelas ruas de Santa Cruz Do Sul, aqui o 
racismo é velado em outra língua, mas não passarão! (Ateliê Vivências 
Urbanas, 2020).

Outro espaço de contestação à memória oficial e preservação de diferentes 
memórias sobre a constituição histórica de Santa Cruz do Sul é a Sociedade 
Cultural e Beneficente União, um clube negro fundado em julho de 1923, que 



112

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

decorre da união de duas outras instituições mais antigas, 15 de Novembro 
e o Rio Branco. Segundo Silveira, “a criação desta sociedade representou a 
tentativa de pôr fim às discordâncias, intrigas e divergências das duas sociedades 
preexistentes, uma “união da classe” [...] que também poderia significar o 
“progresso da cor” (Silveira, 2021, p. 95). Ainda sobre o contexto de formação 
da associação, a autora nos coloca que:

Para alguns a cor chegava antes do nome sempre como artifício de lembrar 
que eles, negros e negras, não faziam parte daquele tempo, o tempo da 
república, do progresso, mas sim de um tempo considerado mais atrasado 
e retrógrado, o tempo do cativeiro, da escravidão. No entanto, não era 
desta maneira que eles se viam, já que fizeram questão de colocar que 
foram cidadãos, com nome e sobrenome, que tiveram a ideia luminosa de 
juntar as duas sociedades que eram a força viva da cor preta daquela terra, 
ou seja, para os “de cor”, como colocam no registro do clube, o adjetivo 
de cidadão também lhes pertencia (Silveira, 2021, p. 99).

O “Uniãozinho”, como popularmente é chamado no município, iniciou 
sua associação como um clube esportivo, com o intuito de “proporcionar à 
comunidade afrodescendente um local onde pudesse se reunir para atividades 
sociais, esportivas e culturais”. Desde a década de 70, a associação tornou-se 
também a escola de samba Acadêmicos do União e, atualmente, desempenha 
diversos projetos sociais.

Segundo Marta Nunes, presidente da Sociedade:

O clube social negro que estou presidenta fica na cidade onde acontece a 
Oktoberfest que vai começar semana que vem, dois dias depois a gente tem 
um pagodinho […] Então, isso, essas ações festivas de lazer, de encontro, 
de aconchego, de abraço, de olho no olho são também marcas dos nossos 
espaços negros e isso também tem sido uma luta […] da gestão desses 
espaços (Nunes, 2022).

As memórias preservadas pelo Clube União representam uma forma 
de resistência e afirmação de identidades diante da hegemonia da narrativa 
oficial centrada na imigração europeia. Suas práticas sociais, culturais e festivas 
materializam uma memória contra-hegemônica que evidencia a presença e a 
relevância da população negra na constituição histórica de Santa Cruz do Sul. 
Ao promover diversos tipos de eventos, o Clube ressignifica o espaço urbano 
e reafirma os laços de pertencimento da comunidade afrodescendente ao 
município, que, por muito tempo, não teve espaço nas versões oficiais da história 
local. Nesse sentido, o Clube União atua como um território de preservação de 
memórias ancestrais, conceito discutido anteriormente, que desafia os marcos 
simbólicos e institucionais da cidade, promovendo narrativas plurais que 
tensionam o mito da origem única e harmoniosa baseada exclusivamente na 



113

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

colonização alemã. Assim, suas ações inscrevem a luta por reconhecimento e 
visibilidade em um campo de disputa de memórias, onde o direito de lembrar e 
de ser lembrado se torna, também, um ato político.

Como demonstrado, os sujeitos que não possuem “lugar” nas narrativas 
oficiais, que não se percebem como pertencentes a esse discurso hegemônico, 
vivem uma tentativa de apagamento de suas presenças na cidade de Santa 
Cruz do Sul e, em decorrência disso, suas memórias podem ser consideradas 
subterrâneas, na perspectiva de Pollak (1989). O discurso dominante tenta, a 
todo momento, silenciar diferentes memórias, impedindo que elas coexistam. 
Contudo, isso não é o suficiente para que essas memórias inexistam. Elas são 
preservadas entre seus iguais em comunidades independentes que confrontam a 
memória oficial na

[...] busca de reconhecimento e legitimidade por parte de grupos que, 
destacando-se da “comunidade nacional”, passam a definir-se a partir 
de novas categorias, sejam elas étnicas, religiosas, de gênero etc. Nesse 
processo estão em jogo novas formas de auto-identificação, a valorização 
de uma história particular, a demanda por inclusão sem homogeneização, 
a luta pelo reconhecimento público de sua existência e significação 
para a nação, por representação política e, finalmente, por direitos. Não 
apenas os direitos universais, mas também novos direitos, associados à 
especificidade histórica ou cultural desses grupos, fenômeno que vem 
provocando a rediscussão de conceitos como cidadania e democracia 
(Heymann, 2007, p. 17).

Aqui estamos nos referindo ao direito à memória e não nos cabe dizer 
qual memória é correta, pois ambas têm suas finalidades em existir. O objetivo 
deste escrito é questionar a existência de uma história única (Adichie, 2019) 
sobre Santa Cruz do Sul em face de sua pluralidade de memórias - oficiais, 
subterrâneas e ancestrais, pensando também em uma forma de construir 
conhecimento histórico mais honesto e realista. Geni Núñez, intelectual 
indígena, afirma que precisamos combater a monocultura do pensamento, ou 
seja, uma única ideia sobre conhecimento, narrativa e saber, que só pode ser 
afirmada enquanto outras narrativas são negadas e apagadas. É preciso pensar 
como floresta, pensar na concomitância e na diversidade das existências, dos 
tempos, dos seres e das narrativas (Núñez, 2021).

A memória, mesmo que importante no processo de construção de 
conhecimentos históricos, não é a história em si. Pensemos no caso de Santa 
Cruz do Sul, diferentes memórias transitam a respeito de sua constituição - 
oficiais, subterrâneas e ancestrais. Uma das questões, amplamente discutidas 
com fervor, diz respeito ao uso de mão de obra de pessoas escravizadas no 
município, antes de 1888. A narrativa difundida por muitos indivíduos na 
localidade, caracterizando-se como uma memória oficial, é de que os imigrantes 



114

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

construíram o município bravamente a partir da cultura alemã da valorização 
do labor e utilizam essa memória como um marco na discriminação cultural. 
Contudo, há uma memória subterrânea ou ancestral, como já mencionado, de 
sujeitos que descendem de pessoas que sofreram intenso processo de escravização 
na cidade.

Essa memória subterrânea, contudo, é fortalecida a partir da análise das 
fontes históricas. Com a delimitação de caracteres deste capítulo, cito apenas um 
documento para a ilustração da afirmação, o Recenseamento do Brasil de 1872. Na 
fonte, consta a população total do território de Santa Cruz do Sul dividida a partir 
“das raças” (brancos, pardos, pretos e caboclos, pessoas livres e escravizadas), 
relações de gênero, faixa etária, religiões existentes, nacionalidades, estado civil, 
instrução e o número de pessoas com deficiência. Logo, no ano de 1872, havia 
um número considerável de pessoas escravizadas no município - 291 pessoas 
nessa condição, enquanto havia 7.894 homens e mulheres livres.

Como demonstrado, a memória é uma forma de rememorar autêntica e 
importante para a história, mas isso não pode creditar uma certeza inquestionável 
aos testemunhos, abrindo possibilidades para equívocos, alguns intencionais, 
como o que acabamos de refutar a respeito da escravização em Santa Cruz do 
Sul. Nesse sentido, é importante retomar a análise de Beatriz Sarlo em seu livro 
Tempo passado: cultura da memória e guinada subjetiva (2007). Ao argumentar sobre 
a circulação dos testemunhos das vítimas da perseguição política durante a 
Ditadura na Argentina, a autora analisa como os relatos das experiências desses 
sujeitos foram investidos de autoridades que se sobressaem à pesquisa histórica. 
Assim, ao analisar a argumentação de Sarlo para outros contextos, em especial 
com as memórias que, aqui, retomamos quanto ao caso de Santa Cruz do Sul, 
podemos concluir que essas memórias e testemunhos são importantes e devem 
ser valorizadas como fontes de pesquisa, assim como outros resquícios, contudo, 
não podem ser creditados como verdades inquestionáveis. 

O passado é sempre conflituoso. A ele se referem, em concorrência, a 
memória e a história, porque nem sempre a história consegue acreditar na 
memória, e a memória desconfia de uma reconstituição que não coloque 
em seu centro os direitos da lembrança (direitos de vida, de justiça, de 
subjetividade). Pensar que poderia existir um entendimento fácil entre 
essas perspectivas sobre o passado é um desejo ou um lugar-comum (Sarlo, 
2007, p. 09).

As relações entre identidades, memórias e histórias são extremamente 
profundas, não sendo possível esgotá-las em um único texto. O que é essencial, 
principalmente a partir do contexto desta pesquisa, é ter consciência de que a 
memória não é o passado literal, ela é implicada em um presente e dentro das 
diversas nuances e relações de poder, como referenciado. Para a pesquisa histórica, 



115

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

é importante um olhar atento e cauteloso para não aderirmos às memórias sem 
termos consciência de que são passíveis de más interpretações. Assim como 
qualquer outro resquício sobre o passado, os testemunhos produzidos a partir 
das memórias necessitam de uma análise que compreenda as escalas de poder 
que as originam e os propósitos de suas afirmações na sociedade.

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ao longo deste capítulo, busquei a construção de tensionamentos à 
hegemonia da memória oficial que perpassa a história local de Santa Cruz do 
Sul, refletindo sobre as narrativas que sustentam a ideia de uma origem única e 
harmoniosa, centrada na imigração europeia. A partir de uma análise permeada 
pelos conceitos de memória, identidade e pertencimento, refletimos sobre como 
a narrativa fundacional opera enquanto instrumento de exclusão simbólica, 
invisibilizando outras experiências históricas vividas por distintos sujeitos que 
também integram a constituição social, política e cultural do município.

Com base em autores de diferentes correntes teóricas/vivências, 
argumentou-se que as memórias não apenas refletem o passado, mas são 
construções situadas no presente, seletivas e em permanente disputa. As 
memórias subterrâneas e ancestrais, nesse sentido, emergem não apenas como 
resistência, mas como formas legítimas e autônomas de significar o mundo. Ao 
serem cultivadas em espaços de afeto, cultura e política — como o Clube União, 
por exemplo — essas memórias produzem sentidos outros, questionando as 
monoculturas do pensamento (Núñez, 2021, p. 01) e convocando uma escuta 
mais honesta.

Concluímos que o silenciamento de determinadas memórias não 
implica sua inexistência. Elas persistem em práticas culturais, em dinâmicas 
comunitárias e em diálogos do cotidiano, mesmo quando ausentes nos marcos, 
símbolos e memórias oficiais. Ao pensar com essas distintas vozes, desejo 
contribuir para ampliar os horizontes da história local santa-cruzense, propondo 
uma abordagem que reconheça o direito à memória como um direito político e 
epistemológico — inseparável da luta por reconhecimento, cidadania e justiça 
histórica.

O caminho não se faz pela construção de “novas” memórias, em uma 
tentativa de construir pluralidades. O caminho é sinuoso na medida em que 
é necessário o confronto entre as narrativas para a percepção das camadas 
de invisibilidade que habitam a história. Não podemos apenas “esquecer” as 
memórias homogeneizadoras, mas contrapô-las. Por mais que possa parecer 
incoerente, manter essas memórias, não como verdade inquestionável, mas 
como resquícios da inconformidade, nos faz lembrar dos silêncios produzidos 



116

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

pela história. Assim como recontar a história não é uma alternativa que inspire 
autenticidade e honestidade, pois não queremos construir relações de tolerância 
entre as distintas memórias. Logo, só vislumbro como possibilidade o caminho 
do confronto teórico, do questionamento, do diálogo. Reparação não é recontar, 
é criar meios para que não se repitam situações – aqui, entendem-se também 
as pesquisas historiográficas - unificadoras e excludentes. Pensar como floresta, 
como propõe Geni Núñez (2021), é reconhecer a coexistência de múltiplas 
temporalidades, saberes e existências que resistem ao apagamento e reclamam 
seu lugar na história.

Por fim, no campo do Ensino de História, especialmente no contexto da 
Educação Básica e à luz das Lei 10.639/2003 e 11.645/2008, que instituem o 
Ensino de História(s) e Cultura(s) Afro-brasileiras, Africanas e Indígenas, essa 
reflexão precisa existir de forma coletiva e implicada com uma investigação 
historiográfica situada em diferentes bases teóricas. Na mesma medida em 
que questionamos as memórias e identidades oficiais, é importante tensionar 
o currículo escolar e romper com as narrativas hegemônicas para a construção 
de práticas pedagógicas sensíveis às múltiplas identidades e experiências que 
atravessam o território da sala de aula. O ensino da História Local, assim, deve 
ser compreendido como um campo propício para a escuta ativa e a prática real 
de conceitos “abstratos” da história, ainda pouco explorados.

REFERÊNCIAS

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019.

ANGATU, Casé. Não temos rancor, mas possuímos memória: memória, 
identidades, territórios, protagonismo e patrimônios dos povos originários 
na cidade de São Paulo. In: CORRÊA, Vanessa; PAIXÃO, Sabrina (Orgs.). 
Gestão do Patrimônio Cultural: caminhos e fronteiras. São Paulo: Centro de 
Pesquisa e Formação Sesc, 2022.

ATELIÊ VIVÊNCIAS URBANAS. Meu nome não é Schwartz. Santa 
Cruz do Sul, 20 set. 2020. Instagram: @atelievivenciasurbanas. Disponível 
em:https://www.instagram.com/p/CFXN157jsJz/. Acesso em 02 nov. 2025.

BOROSWKY, Elisa Gil; RECH, Lindolfo. Hino oficial de Santa Cruz do Sul. 
Santa Cruz do Sul: 1963.

BRASIL. Lei nº. 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a lei n. 9.394, de 
20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade 
da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”, e dá outras providências. 
Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. 
Acesso em nov. 2025.



117

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

BRASIL. Lei nº. 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a lei n. 9.394, de 20 
de dezembro de 1996, modificada pela lei n. 10.639, de 9 de janeiro de 2003, 
que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no 
currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática “História e 
Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. Disponível em: https://www.planalto.gov.
br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso em nov. 2025.

DILLY, Bianca. Pratos típicos e comemorações: como Santa Cruz do Sul mantém 
a história da imigração alemã no RS. Zero Hora [online], 23 jun. 2024. Disponível 
em: https://gauchazh.clicrbs.com.br/comportamento/noticia/2024/06/pratos-
tipicos-e-comemoracoes-como-santa-cruz-do-sul-mantem-a-historia-da-imigracao-
alema-no-rs-clxkudkjg00c8013yjzqrw257.html. Acesso em: 04 jul. 2025.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2006.

HEYMANN, Luciana Quillet. O devoir de mémoire na França contemporânea: 
entre memória, história, legislação e direitos. In: GOMES, Angela de Castro 
Gomes (cord.). Direitos e cidadania: memória, política e cultura. Rio de 
Janeiro: Editora FGV, 2007.

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). 
Censo demográfico de 1872. Rio de Janeiro, IBGE, 1872.

KOBER, Julian. Imigração alemã: ano de 2024 é para celebrar os pioneiros. 
Disponível em: https://www.gaz.com.br/imigracao-alema-ano-de-2024-e-
para-celebrar-os-pioneiros/#google_vignette. Acesso em: 19 jun. 2025.

MUNDURUKU, Daniel. Escrita indígena: registro, oralidade e literatura o 
reencontro da memória. In: DORRICO, Julie; DANNER, Leno Francisco; 
CORREIA, Heloisa Helena Siqueira; DANNER, Fernando (Orgs.). Literatura 
indígena brasileira contemporânea: criação, crítica e recepção. Porto Alegre, 
RS: Editora Fi, 2018. 

NORONHA, Andrius Estevam. Beneméritos empresários: história social 
de uma elite de origem imigrante do sul do Brasil (Santa Cruz do Sul, 1905- 
1966). Orientador: Flávio Madureira Heinz, 2012. 371f. Tese (Doutorado 
em História) – Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, Pontifícia 
Universidade Católica do Rio Grande do Sul – PUCRS, 2012. 

NUNES, Marta Regina dos Santos. Seminário Internacional 150 Anos 
Floresta Aurora – Clubes Sociais Negros: vivências, memórias, história e 
patrimônio. Porto Alegre, 2022. Disponível em: https://clubessociaisnegros.
com/sociedade-cultural-e-beneficente-uniao-scbu/. Acesso em: 5 jul. 2025.

NÚÑEZ, Geni. Monoculturas do pensamento e a importância do 
reflorestamento do imaginário. Climacom Cultura Científica - Pesquisa, 
Jornalismo e Arte, v. 8, n. 21, p. 01-08, 2021.

POLLAK, Michael. Memória e Identidade Social. Estudos Históricos, Rio de 
Janeiro, v. 05, n. 10, p. 200-212, 1992.



118

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

POLLAK, Michael. Memória, Esquecimento, Silêncio. Estudos Históricos, 
Rio de Janeiro, v. 02, n. 03, p. 03-13, 1989.

SARLO, Beatriz. Tempo passado: cultura da memória e guinada subjetiva. São 
Paulo: Companhia das Letras; Belo Horizonte: UFMG, 2007.

SILVEIRA, Helen da Silva. A força viva da cor preta: associativismo negro 
como caminho no Vale do Rio Pardo/RS (1880-1940). 2021. 227f. Dissertação 
(Mestrado em História) - Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2021.



119

ESTUDO SOBRE A MIGRAÇÃO 
DE JOVENS QUILOMBOLAS NA COMUNIDADE 

SUÇUARANA EM PIRIPIRI, PIAUÍ

Francisco das Chagas Barroso Uchôa1 
Marilha Vieira de Brito2

INTRODUÇÃO

A migração de jovens quilombolas é o tema deste estudo. A proposta 
é compreender este fenômeno social na comunidade quilombola Suçuarana 
em Piripiri-Piauí, analisando as trajetórias de dois jovens, que, em momentos 
diferentes, migraram para a região sudeste do Brasil, especificamente para 
a cidade de São Paulo. Por meio destes depoimentos, apresentar-se-ão as 
condições que levaram estes jovens a migrarem. Além disso, adentrar-se-á na 
dimensão das vontades individuais e será analisado o impacto da conjuntura 
social nesta escolha. Não se pretende, de início, narrar uma genealogia profunda 
sobre o quilombo em si, isto é, a trajetória histórica e seus aspectos formativos. O 
questionamento encontra-se no entendimento do ato de migrar, especificamente, 
nas decisões e nas escolhas desses jovens quilombolas. 

Dessa forma, o trabalho se confecciona no diálogo com as memórias 
desses sujeitos e será apontada uma interpretação sobre o fenômeno da migração 
no contexto social da Suçuarana. Também se enfatizará que a escolha deste 
tema de estudo, grosso modo, deve-se ao fato de que há poucos trabalhos que 
abordem sobre juventude quilombola, por isso da relevância dessa temática, pois 
a migração se realiza em demasia nos grupos de jovens das cidades interioranas 
do Piauí. Sob esse viés, os sujeitos deste estudo são dois jovens, que serão 
nomeados com os nomes fictícios de Eric e Claudio. Cada um deles viajaram 
em anos diferentes, seguindo desejos, obrigações, circunstâncias, por vezes, 
semelhantes, e outras divergentes. É importante destacar que a escolha dos dois 
jovens como sujeitos da pesquisa deu-se pela relação de proximidade deles com 
um amigo, que fora professor na comunidade anos atrás. Além disso, esse estudo 

1	 Mestrando do ProfHistória – UESPI/UFRJ. Professor de História da EEEP Deputado 
José Maria Melo, em Guaraciaba do Norte/CE.

2	 Doutora em Agronomia – UFPI. Professora de Biologia da EEEP Professor Sebastião 
Vasconcelos Sobrinho, em Tianguá/CE.



120

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

foi realizado no período de 2018, quando estava no processo de defesa de TCC de 
pós-graduação na Universidade Estadual do Piauí. Logo após a finalização desse 
trabalho, estive na comunidade em algumas ocasiões, e o fenômeno da migração 
temporária ainda é relevante. As condições socioeconômicas continuam sendo o 
principal vetor dessa migração.  

Dessa forma, o trabalho se dividirá em duas seções, a saber: a primeira 
procura entender o fenômeno da migração na comunidade Suçuarana, ou 
seja, vetores sociais, culturais e econômicos que interferem nesse processo. Na 
segunda parte, analisar-se-ão as trajetórias de migração dos dois jovens e suas 
redes sociais de apoio. 

METODOLOGIA

Neste estudo, será usada a história oral como abordagem na coleta das 
fontes. Pode-se dizer que é uma metodologia de pesquisa bastante aplicada em 
estudos históricos contemporâneos. Segundo Delgado (2010), a história oral é 
um procedimento integrado a uma metodologia que privilegia a realização de 
entrevistas e depoimentos de pessoas, que participaram de processos históricos 
ou testemunhas de acontecimentos no âmbito da vida privada ou coletiva. 
Isso significa que ela pode atingir a dimensão das identidades e representações 
coletivas de sujeitos. Em certa medida, estão ausentes do registro da história 
oficial. Nessa pesquisa, o trabalho com jovens migrantes moradores de um 
quilombo, a história oral, torna-se essencial por sua qualidade de adentrar na 
dimensão do subjetivo desses jovens3. 

Ela possibilita entender as experiências individuais e grupais dos sujeitos 
e suas elaborações de estratégias e táticas nos fazeres de suas trajetórias. Para 
Alberti (2008), a qualidade da história oral estaria na dimensão de registrar 
as experiências e aprendizagens dos sujeitos, muito mais do que dar voz aos 
excluídos, “a história oral pode mostrar como a constituição da memória é 
objeto de contínua negociação” (Alberti, 2008, p. 167). A memória é primordial 
às comunidades quilombolas, pois é uma ferramenta importante no reforço e na 
construção de suas identidades, assim “o quilombo é um lugar de memória onde 
os moradores se reconhecem como parte dessa coletividade” (Melo, 2017 p. 40).

Considerar-se-á a memória também como documento histórico 
(Halbwachs, 2006; Montenegro, 2003). Não obstante, ela constitui-se um conceito 
importante nesse trabalho. Se para Halbwachs (2006), as memórias contribuem 

3	 Considero interessante a fala de Paul Thompson em que o autor destaca essa capacidade 
da história oral de dialogar com o subjetivo. A saber, “acredito que os historiadores orais 
podem ganhar muito na interpretação das histórias de vida que registram se forem sensí-
veis às questões psicológicas” (Thompson, 2002, p. 12).



121

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

para a formação de uma “comunidade de sentimentos”, ela é, igualmente, 
constituidora de identidades, isto é, história e memória, por meio de uma inter-
relação dinâmica, são suportes de identidades individuais e coletivas que se 
formam no processar diacrônico e sincrônico da vida em sociedade (Delgado, 
2010). A memória passa a se constituir à medida que ressalta a cultura, os 
comportamentos e os hábitos coletivos, sendo de fundamental importância para 
o entendimento dos processos identitários, pois sempre se refere ao indivíduo 
inserido socialmente. Nesse sentido, infere Halbwachs 

Nossas lembranças permanecem coletivas e nos são lembradas por outros, 
ainda que se trate de eventos em que somente nós estivemos envolvidos e 
objetos que somente nós vimos. Isto acontece porque jamais estamos sós. 
Não é preciso que outros estejam presentes, materialmente distintos de 
nós, porque sempre levamos conosco certa quantidade de pessoas que não 
se confundem (Halbwachs, 2006, p. 30).  

Os jovens quilombolas ocupam pouco espaço nas narrativas históricas 
quando se fala de juventude4. São notórias as narrativas sobre os jovens urbanos, 
suas inserções, subjetividades etc. Todavia, existe uma lacuna a ser discutida sobre 
os jovens do campo, especialmente estes que estão imersos nas comunidades 
quilombolas contemporâneas.  Também se considera a juventude como categoria 
social, portanto uma condição socialmente construída (Bourdieu, 2003). Seria 
“cair em erro” caso se considerasse a juventude um grupo social homogêneo ou 
unitário, pois a condição de ser jovem é diferente para o trabalhador do campo, 
o estudante citadino e o estudante quilombola. Ademais, essas divergências 
vão permeando também uma interseccionalidade de gênero, classe, raça e laços 
familiares. Dessa feita, os jovens, os quais foram mencionados, são moradores 
de uma comunidade quilombola contemporânea, trabalhadores, que, por 
vezes, migraram para outros centros. Estes sujeitos desejantes possuem uma 
trajetória de vida ligada por laços de memória e vínculo de pertencimento a sua 
comunidade, fazendo parte da história do seu grupo social.

Destarte, é importante ressaltar sobre o conceito de migração, pois 
constitui um vetor importante na pesquisa. Entende-se a migração como um 
fenômeno social e está inserida na dinâmica sociocultural de dado grupo. Na 
comunidade, a migração mais comum é a migração temporária, que é marcada 
pela saída e retorno à comunidade, geralmente, quando o migrante adquire bens 

4	 Os trabalhos acadêmicos sobre juventude rural retratam parcamente as trajetórias dos jo-
vens quilombolas. No processo de revisão bibliográfica para este trabalho, poucos foram os 
trabalhos que abordaram sobre o que é ser jovem quilombola ou quem é à juventude qui-
lombola. Suas subjetividades, inserções na sociedade, trato com as relações comunitárias 
e etc. Destaca-se o trabalho de Priscila da Cunha Bastos (2009), ao analisar as trajetórias 
de jovens negras e suas inserções no mercado de trabalho nas cidades cariocas. A autora 
aponta para pequena bibliografia sobre os jovens quilombolas. 



122

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

materiais, ele retorna para o quilombo. Percebe-se que o sentimento de estar 
com a família e os amigos é presente nas narrativas dos dois jovens. Significa 
dizer que a migração dos jovens quilombolas não objetiva o estabelecimento 
definitivo no território receptor, mas, sim, uma atitude provisória que objetiva 
ascensão social e consequentemente melhoria nas condições financeiras.   

Como estrutura, essa pesquisa é descritiva, pois procura traçar uma descrição 
das trajetórias dos migrantes, por meio da coleta de seus depoimentos.  O objeto 
da pesquisa é um grupo social formado por jovens quilombolas. Dessa forma, para 
o alcance dos objetivos traçados, é necessário compreender a constituição desse 
grupo. Nesse viés, argumenta Gil (2008) que a pesquisa descritiva é primordial 
no entendimento das características de determinada população ou fenômeno. 
Considerou-se como tipo de estudo nesta pesquisa o estudo de caso, pois se 
pretende entender determinada realidade, analisando um ou poucos objetos. De 
acordo com Gil (2008), o estudo de caso é um estudo empírico que utiliza um 
fenômeno atual dentro do seu contexto de realidade, isto é, pesquisar uma unidade 
individual que pode ser uma pessoa, um grupo ou uma situação específica. Nessa 
perspectiva, Gil (2008) acrescenta que, de acordo com a proposta da pesquisa, o 
estudo de caso se divide em três subgrupos: estudo de caso intrínseco, estudo de 
caso instrumental e estudo de caso coletivo. A pesquisa em questão caracteriza-se 
como um estudo de caso coletivo, visto que o estudo de caso coletivo é aquele cujo 
propósito é o de estudar características de uma população.  

Por fim, a pesquisa buscará compreender os motivos que levam/levaram os 
jovens a migrarem da comunidade. Também terá como fito entender os lugares 
de maior atração, ou seja, o território para quais intencionaram ir, além do tipo de 
trabalho desempenhado por eles. É importante salientar ainda o papel das redes 
sociais dos migrantes nesse processo de saída e acomodação no novo território. 
Sem a discussão dessas redes, a compreensão sobre a migração fica inviável. 

RESULTADOS E DISCUSSÃO

A migração na comunidade Suçuarana, Piauí.

Nesse tópico, será compreendida a migração no contexto sociocultural da 
comunidade Suçuarana, em Piripiri, Piauí. A observação e análise da problemática 
se baseiam na coleta de informações, com dois jovens moradores da comunidade 
que realizaram viagens para o sudeste do país. Por meio dos seus depoimentos, 
pode-se entender melhor o fenômeno da migração no contexto da comunidade e 
os desafios de ser migrante e trabalhador piauiense “em terras estrangeiras”. 

É oportuno destacar que a escolha de estudar a subjetividade e as 
trajetórias dos jovens migrantes quilombolas se coaduna com a minha 
experiência com amigos migrantes, alguns também moradores do campo. Além 



123

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

disso, considera-se importante verificar como a migração afeta na realidade 
sociocultural das comunidades quilombolas, pois elas representam um circuito 
sócio-histórico marcado pela presença da cultura afrobrasileira, e o êxodo rural 
afeta diretamente na estrutura cultural e identitária na comunidade. Por isso, 
considera-se relevante o tema, à medida que as comunidades quilombolas 
representam um grupo social marcado historicamente pela resistência e pela 
luta pelos direitos às terras pertencentes às suas famílias ao longo de gerações. 

A migração é um destino característico na realidade social dos jovens da 
Suçuarana. A migração mais comum é a migração temporária. Os jovens passam 
uma temporada nos grandes centros urbanos e retornam à comunidade quando 
adquirem bens materiais. É comum na fala dos entrevistados a noção de que 
uma viagem bem feita é aquela na qual o migrante adquire bens de consumo. 
Nas palavras de Eric (2018):

Eu mesmo, na vez que eu viajei, quando eu viajei com os dois meninos ali, 
eles chegaram pra mim e falaram assim: “Rapaz, não vamos ficar aqui nessa 
empresa aqui não”. Eu falei: “se vocês quiserem ir vocês podem ir, mas eu 
só vou embora quando eu tiver algum dinheiro, alguma coisa... Para mim, 
chegar lá e dizer que eu não vim fazer essa viagem à toa não, dizer que 
cheguei e fiz alguma coisa. Eu comprei uma moto, comprei presentes para 
mãe: comprei televisão, comprei sofá, comprei cama para ela, ajudei na casa 
aqui. Eu fui e fiz alguma coisa” (Eric, Entrevistado, 2018).

A posse de bens de consumo, por exemplo, uma moto, representa aos 
jovens uma conquista pessoal, estabelecendo traços de independência e sucesso 
financeiro. Para Eric,“Eu fui e fiz alguma coisa” socialmente é importante que 
o migrante retorne com algo adquirido, e essa é uma fala comum no contexto 
dos jovens da Suçuarana. Entretanto, nem todos conseguem se adaptar à nova 
realidade. Cidade grande, ritmo de trabalho diferente, clima, saudade da família 
são adversidades e imprevistos que estão na trajetória dos jovens migrantes. 

Desta feita, a migração é um fenômeno complexo marcado por aspectos 
estruturais como a falta de trabalho, pobreza, problemas familiares, mas também 
é uma característica individual e subjetiva. A ideia de experimentar o novo, 
as experiências de viver em uma cidade grande, ganhar dinheiro e ter acesso 
aos bens de consumo, típicos da cultura de massa, condicionam os jovens à 
possibilidade de migrarem. A migração dos jovens quilombolas da Suçuarana 
faz com que se repense que o fenômeno da imigração5 desses sujeitos, mesmo 
que motivados pelas condições estruturais, implica dizer que a experimentação 

5	 A migração é um campo de estudo complexo, envolvem fatores socioeconômicos, políti-
cos, culturais e individuais. Não existe um consenso entre os pesquisadores sobre este fe-
nômeno, dessa forma “o fenômeno migratório certamente é um dos elementos essenciais 
para a compreensão da relação campo-cidade” (Susuki, J. C; Martins, M. H, 2015, p, 221). 



124

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

do novo e a possibilidade de emancipação familiar e sucesso econômico são 
fatores que levam os jovens da comunidade a migrarem para o sudeste do país. 
Nesse sentido, Menezes cita: 

Assim, há um deslocamento do olhar da migração para os sujeitos dessa 
ação – os migrantes – enquanto sujeitos que, embora condicionados por 
condições estruturais, econômicas, sociais, políticas e culturais, também, 
atuam sobre essas condições, significando-as, atribuindo-lhes significados 
a partir de seus projetos de vida individuais e familiares (Menezes, 2012, 
p. 35).

Os migrantes circulam pela experiência de viver o diferente, ressignificando 
o novo território, apropriando-se de novas subjetividades e adquirindo e 
produzindo novas riquezas. Assim sendo, o migrante vai entrando em contato 
com novas possibilidades de existências e identidades sociais. Nas trajetórias 
analisadas, a importância da emancipação financeira é um fator relevante, ou 
seja, a migração é compreendida pelos jovens como uma maneira de rompimento 
das barreiras econômicas. Observa-se isso na fala de Claudio (2018): “O cara 
vai mais pra conseguir uma coisinha mesmo. Uma motinha mesmo. Aqui é 
difícil pro cara conseguir comprar”. O fato de poder consumir proporciona a 
empreitada da geração mais jovem da Suçuarana a migrarem para outras regiões 
do país. É perceptível nos depoimentos o desejo de crescimento social, todavia 
os narradores discordam que o quilombo possa proporcionar esse crescimento 
em curto prazo, por isso consideram necessário o ato de migrar. Nesse sentido, 
relata o entrevistado; 

O que acontece numa comunidade dessas, sem dinheiro, sem aquela 
perspectiva, a família não tem como bancar, aí não tem como prosperar 
só, né. Muitas vezes se acomoda também.  Muitas vezes quem faz um 
Enem, que não consegue êxito, ele para lá, logo aí. Acontece isso, na 
primeira tentativa ele para. Nossos jovens, frutos dessa terra aqui, são 
poucos que estão conseguindo. É porque o negócio está ruim, porque, se 
estivesse bom, ninguém estava aqui não. Eu acho que é o certo, não tem 
como ficar aqui não. Às vezes, até tentam fazer alguma coisa aí, mas não 
vai para frente (Claudio, Entrevistado, 2018). 

No depoimento, há uma percepção de um pessimismo em relação às 
condições de existência material na comunidade. Como uma visão crítica do 
contexto socioeconômico, o entrevistado narra a impossibilidade de crescimento 
pessoal dos jovens se continuarem na comunidade. Para ele, a migração pode 
proporcionar a independência familiar e a possibilidade de investimento futuro 
na comunidade, pois segundo o próprio, “às vezes, até tentam fazer alguma 
coisa aí, mais não vai pra frente”. Esse “não ir pra frente” refere-se aos trabalhos 
com agricultura familiar, pequenos estabelecimentos comerciais e outros. 



125

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Para Claudio, a situação de crise econômica impossibilita o processo de fluxo 
migratório para o sudeste, “é porque o negócio está ruim, porque, se estivesse 
bom, ninguém estava aqui não”, ou seja, a possibilidade de migração é uma 
realidade existencial na conjuntura da suçuarana. 

Esse debate é interessante, pois se refere à continuação da reprodução social 
da comunidade. Isso significa que a saída demasiada desses jovens possibilitará 
uma perda inseparável no processo de formação cultural e identitária. Segundo 
Aldemir Fiabani (2017), a questão da terra é muito importante para a existência 
do grupo, porque ela constitui sentido para a comunidade. Com o fenômeno 
da migração, essa perda constante de jovens para fora da agremiação afeta 
diretamente no processo de identificação e no vínculo de pertencimento com 
o território. Nesse sentido, para Aldemir Fiabani, o território representa a 
manutenção dos quilombos contemporâneos enquanto categoria social, por isso 
a importância da titulação das terras:

A terra é muito importante para as comunidades negras, pois dela depende 
a existência do grupo. Não é o valor comercial que nos referimos, mas 
ao sentido que ela tem para comunidade. A terra é o lócus da história do 
grupo, o elemento aglutinador, o ponto de convergência para todos da 
comunidade, inclusive os que, por ventura saíram (Fiabani, 2017, p. 29). 

Sendo assim, os quilombos contemporâneos são marcados por 
diversidades de atores sociais, subjetividades, como também por diferentes 
projetos de identidades sociais. Isso rompe com a noção de quilombo como um 
lugar isolado e homogêneo6. Os jovens quilombolas marcados pelas incertezas 
do futuro emergem no conflito entre suas aspirações econômicas, desejos e 
sonhos de uma vida melhor e na realidade social na qual vivem. 

As trajetórias dos migrantes e as redes sociais

Nesse tópico, dissertar-se-á acerca das trajetórias dos entrevistados e 
das suas experiências enquanto migrantes. Discutir-se-á também a relevância 
do conceito de redes sociais, pois se advoga que elas influenciam no processo 

6	 É interessante essa divergência de opiniões e modelos de pensamento entre os jovens e adul-
tos. Na Suçuarana isso manifesta, por exemplo, nas ideias sobre a terra, a exploração do 
carnaubal e o que fazer com a lagoa no centro da comunidade. Tais divergências tornaram-
-se emblemáticas para este estudo, à medida que as trajetórias de jovens de comunidades 
quilombolas ainda são pouco exploradas por pesquisadores. Para Priscila Bastos (2009), “os 
jovens que vivem em áreas rurais não são muitas vezes reconhecidos em sua multiplicidade 
de trajetórias, projetos e inserções sociais” (Bastos, 2009, p. 10). Dessa feita, as discussões 
sobre juventude rural ainda deve muito no entendimento da juventude quilombola, pois 
estes indivíduos estão em intenso dilema entre sair e ficar na comunidade. Além disso, esse 
fluxo migratório é mais intenso com os jovens, o que também abre espaço para investigar 
sobre a migração das mulheres que nesse trabalho não será abordado. Todavia, entender em 
profundidade as trajetórias dessas (os) jovens quilombolas é um estudo futuro necessário. 



126

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

de migração na comunidade. Em certa medida, o fenômeno da migração 
proporciona a formatação dessas redes, sejam parentes, amigos ou conhecidos. 
Formam uma cadeia de pessoas, que interagem e proporcionam aos jovens 
migrantes condições de se estabeleceram e de se adaptarem ao novo território e 
à sociedade. Nesse ponto de vista, o ato de migrar “não acontecem isoladamente 
como resultado de decisões individuais, mas de grupos de pessoas relacionados 
por familiaridade e destino comum” (Truzzi, 2008, p. 215).

O primeiro entrevistado, que será usado o nome fictício de Eric, nasceu 
em 14 de julho de 1993, na comunidade quilombola Suçuarana em Piripiri – PI. 
No seu depoimento, ficaram nítidas as dificuldades de conviver com os anseios, 
desejos, sonhos e aspirações característicos de ser jovem e a perspectiva de sair 
da comunidade. Não é fácil para o jovem migrante dar início ao processo de 
saída, pois as incertezas e o medo de deixar a família convivem com a vontade 
de viver o novo. 

Eric contou que sua infância na Suçuarana fora naturalmente saudável. 
As brincadeiras na lagoa da comunidade com os amigos são a melhor lembrança 
que tem: “As brincadeiras, principalmente a melhor foi nessa lagoa aí”. Essas 
brincadeiras constituem uma memória individual e social que unem os amigos 
na formatação de uma rede social de apoio, que será fundamental no processo 
migratório. 

Brincadeira rara mesmo, a gente brincava, correndo um atrás do outro 
dentro da água, tirava mergulho, aí atravessava a lagoa de um lado por 
outro. Era bom demais os amigos de infância tudim, a gente brincava muito 
nessa lagoa aí. Mantenho até hoje o contato ainda pela rede social, tem 
muita gente que ainda tá muito tempo longe né, cinco anos, dez anos, mais 
sempre a gente consegue resgatar o contato da gente. Às vezes, a gente 
passa uns tempos sem conseguir mais através de outras pessoas, a gente vai 
consegue e a pessoa conseguindo falar né. Tem gente que aparece depois, 
no final de ano que é... Às vezes as empresas dão muito recesso para as 
pessoas e as pessoas aparecem aqui de novo, a gente sempre entra em 
contato de novo, pessoalmente mesmo, fica relembrando as brincadeiras 
de infância e tudo o que aconteceu (Eric, Entrevistado, 2018).

Destaca-se na fala acima as relações de contato que são estabelecidas entre 
os que vão e os que ficam. Nesse vínculo, surgem os fatores que se denomina 
de redes sociais dos migrantes. Aqueles que vão e conseguem estabilidade 
proporcionam condições de saída para os que estão ainda por ir. Portanto, essas 
redes sociais podem ser definidas como os laços estabelecidos entre os que 
migram e os não-migrantes, moradores de uma localidade ou região comum, 
que podem envolver parentescos, amizades ou conterraneidade. Nessa mesma 
linha de pensamento, Pierre Bourdieu (2007) argumenta que essas redes são 
estratégias de investimento social consciente ou inconsciente: 



127

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

A existência de uma rede de relações não é um dado natural, nem mesmo 
um dado social, constituído de uma vez por todas e para sempre por um ato 
social de instituição (representado no caso do grupo familiar, pela definição 
genealógica das relações de parentesco que é característica de uma formação 
social). Mas o produto do trabalho de instauração e de manutenção que 
é necessário para produzir e reproduzir relações duráveis e úteis aptas a 
proporcionar lucros materiais ou simbólicos (Bourdieu, 2007, p. 68). 

Sob esse viés, a fim de se ter um entendimento do fenômeno dessas 
migrações entre os jovens da comunidade, as redes evidenciam como se procede 
a inserção desses jovens no mercado de trabalho na sociedade receptora. Como 
argumenta Bourdieu, as redes são um constructo de um trabalho social que 
reproduz relações sociais duráveis e simbolicamente úteis, ou seja, à medida que 
o indivíduo migra para um território receptor, os vínculos afetivos e simbólicos 
são mantidos com o lugar de origem comum. Por exemplo, as trocas de produtos 
entre os familiares com os migrantes é fator agregador desse vínculo. Os migrantes 
enviam aos seus familiares dinheiro, eletrodomésticos, roupas7 etc. Assim, os 
familiares enviam mercadorias para aqueles que estão fora, principalmente 
carnes, cachaça, farinha, doces etc. Produtos típicos da localidade que não 
possuem um valor econômico expressivo, todavia simbolicamente representam 
o laço de afetividade e pertencimento entre os que migraram e os que ficaram. 
Além disso, mantém as redes sociais ativas, pois as mercadorias que vão 
corriqueiramente são transportadas por amigos que ocasionalmente vêm visitar 
parentes e retornam dias depois. 

Ademais, o desemprego foi um dos fatores que levaram à saída do 
entrevistado para a cidade de São Paulo. Segundo Eric, ficar na comunidade não 
proporciona um crescimento pessoal e profissional. Assim, em 2012, iniciou-se 
a sua jornada para São Paulo, a sua primeira viagem, que foi intermediada por 
um amigo:

Em 2012, eu fui para São Paulo, fui com um conhecido de um amigo 
meu. Porque aqui não tinha como eu conseguir nada e eu queria migrar 
pra algum lugar que tivesse um salário e conseguisse alguma coisa, um 
futuro, eu tinha 18 anos. Aqui é complicado, se chegar uma pessoa dando 
uma proposta para você: “rapa que viajar? Bora viajar? Tem um emprego 
tal pra você”. Apesar de o primeiro emprego que eu fui eu quebrei a cara, 
acontece muito do pessoal chegar com uma conversa, vem dizendo uma 
coisa, quando você chega lá, é outra. Foi uma coisa que aconteceu comigo. 
Eu cheguei lá e não fiquei da primeira vez. Fiquei lá, passei três meses lá 
e o cara dizendo que ia assinar minha carteira e não assinou. Aí tinha um 
colega meu em São Paulo, aí foi que ele me chamou para o serviço lá e 
desse serviço eu fique 2 anos e oito meses, sendo fichado e trabalhando 
direto era construção civil (Eric, Entrevistado, 2018). 

7	 Eric (2018), por exemplo, comprou para mãe: “comprei presentes pra mãe comprei televi-
são, comprei sofá, comprei cama pra ela ajudei na casa aqui”. 



128

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

As propostas geralmente são acompanhadas de dúvidas, por outro lado, 
o desejo de mudança de vida faz com que as incertezas sejam postas de lado, 
como diz o entrevistado: Aqui é complicado, se chegar uma pessoa dando 
uma proposta pra você, rapa que viajar? Bora viajar? Tem um emprego tal pra 
você. Nesse contexto, a migração pode ser compreendida como uma forma de 
emancipação e objetivação de sucesso pessoal e familiar, portanto “o migrante é 
aquele que, ao se deslocar espacialmente, encontra-se num espaço contraditório 
de provisoriedade subjetiva” (Suzuki; Martins, 2015, p. 03). Nesse aspecto, há o 
desejo de permanência e afetividade com o lugar de origem e as circunstâncias 
estruturais e também individuais que proporcionam a saída. Para Claudio Melo 
(2013), o ato de migrar é isto:

Migrar, como vimos, adquire inúmeros significados, representando 
para alguns, a busca de uma vida melhor, a curiosidade em conhecer 
determinado lugar, a materialização de um desejo incontido de liberdade 
ou reprodução de um imaginário coletivo. Se tomarmos como base 
explicativa a necessidade material imediata, certamente ficaremos presos 
à dicotomia expulsão/atração que se apresenta na relação campo e cidade, 
tornando o migrante refém dessa dicotomia, sendo incapaz, portanto, de 
decidir sobre seu destino ou agindo de forma passiva frente a uma espécie 
de processo determinista da realidade onde se insere (Melo, 2013, p. 94). 

Para Melo, migrar não é um fenômeno simplesmente marcado pelas 
condições estruturais, mas, sim, envolvem-se questões que vão desde o imaginário 
coletivo até a liberdade individual, as subjetividades e os fatores familiares. Esses 
fatores proporcionaram ao jovem narrador a sua permanência em São Paulo, 
mesmo quando o primeiro trabalho tenha sido um fracasso com promessas não 
cumpridas. A sua rede social pôde estimular a sua permanência no território 
receptor. Estar em São Paulo, era a oportunidade de experienciar o diferente:

São Paulo, particularmente, gostei de São Paulo, passei dois anos e oito 
meses, não tenho nada para falar de São Paulo. Tenho vontade de voltar 
para lá (risos). Pô, deixei de conhecer muito lugar lá. São Paulo é bonito 
demais, tem cada ponto turístico lá que você fica apaixonado. Eu gostava 
de, assim, viajar. Eu trabalhava durante a semana, de segunda a sexta. 
Quando dava no sábado, eu trabalhava até o meio-dia. Sábado, eu caía em 
São Paulo. Eu ia conhecer a praça da Sé, conhecia o Ibirapuera, conhecia 
os pontos turísticos. Eu quero sair aqui em São Paulo e conhecer para que 
um dia a pessoa perguntar se eu conheço qualquer lugar e eu dizer que 
conheço que eu andei naquele lugar ali (Eric, Entrevistado, 2018).

A migração para os jovens constitui-se, nesse caso, uma ferramenta 
de adquirir conhecimento sobre o mundo, isto é, a necessidade de viver uma 
existência mais acelerada, diversificada, por assim dizer, moderna. Não obstante, 
mesmo que os sentimentos sejam de querer sair, os vínculos afetivos que eles 



129

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

mantêm com a comunidade, descrevem a necessidade de políticas públicas para 
assegurar a permanência desses garotos, pois grande parte da trajetória social, 
cultural e simbólica da comunidade dependerá das futuras gerações. 

O segundo entrevistado, Claudio, nascido e criado na comunidade 
Suçuarana, aos 30 anos de idade, casado e com filhos, contou um pouco de sua 
trajetória enquanto migrante. A sua saída da comunidade, em 2007, deu-se por 
motivos de desânimo em relação a trabalho. Antes de migrar, Claudio trabalhou 
no programa Brasil Alfabetizado na comunidade. Devido às mudanças de 
conjuntura, atrasos de salários, o desânimo o fez ir pela primeira vez para São 
Paulo. Nessa sua viagem, narra que não tinha o objetivo de ficar, porém as 
incertezas em relação ao retorno para a Suçuarana o motivaram a ficar.

Em 2007, fui para Caieiras em São Paulo, depois Franco da Rocha 
e Francisco Morato. Eu tinha dinheiro e me adoidei pra ir pra lá. Sem 
nada lá e fui. Fui pra passar um mês só na casa do meu irmão, não foram 
férias. Rapaz, eu tinha abandonado. Só terminou o Brasil Alfabetizado 
na época, atrasava os pagamentos e ainda recebi os três pagamentos lá 
ainda. Trabalhava nos programas do governo aqui. E dessa vez que eu fui 
em 2007, fui para passear. Eu cheguei lá e comecei a procurar emprego 
e já arrumei emprego lá. Trabalhei de fiscal, tipo vigilante, mas não é 
vigilante, tipo um porteiro, mas não era portaria não. Era vigiando alguma 
coisa, fazendo ronda lá, estava tento essa função de fiscal de piso (Claudio, 
Entrevistado, 2018). 

Claudio dissera que as vagas de emprego em São Paulo em 2007, 
principalmente nos setores de construção civil, estavam em crise. Não conseguiu 
emprego nesse setor, pois considerava o emprego mais natural a empregar-se, 
“estava como hoje, a mão de obra estava parada, muita gente sai daqui pra obra 
né?” Contudo, utilizara de sua extensa rede social, mudando de região para 
região à procura de emprego. Estas redes sociais são bastante extensas, cobrindo 
geralmente toda uma microrregião. É o caso do círculo familiar do entrevistado. 
Assim, enfatiza-se a importância dessas redes, pois, atuando dentro das redes 
individualmente ou em núcleo familiar, o migrante é compreendido nesse 
fenômeno como agente mobilizador de seu capital social, ou seja, um agente 
racional que, consciente ou inconscientemente, atua dentro de tais redes em 
proveito de perseguir os “objetivos e mobiliza recursos relacionais não apenas 
para escolher destinos, mas também para se inserir no mercado de trabalho na 
sociedade receptora” (Truzzi, 2008, p. 207). 

Claudio, ao retornar de São Paulo em 2009 à comunidade, narra os 
motivos do retorno, as saudades dos pais, além, é claro, das dificuldades de viver 
em um ambiente menos solidário. “Eu sentia saudade de tudo. Saudades mais 
dos meus pais, na época não tinha nenhum menino, na época eu era solteiro”. Ao 
retornar para Suçuarana, não conseguiu permanecer por mais tempo, e retornou 



130

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

novamente para São Paulo. Na sua segunda viagem, voltando novamente para 
comunidade após seis meses, o cotidiano de trabalho na construção civil, 
dificuldades pessoais, o fizeram retornar. 

Por exemplo, algo que marcara definitivamente a sua angústia e desejo de 
retorno se constituirá na formação dos laços de sociabilidade no trabalho. No 
alojamento, era comum a homogeneização dos trabalhadores, “Lá não chamava 
por nome era pro estado”. Apesar de o entrevistado falar da existência de amizades, 
percebe-se, todavia, a existência de um cenário de desconfiança e indiferença. 

Era comum em suas viagens o desânimo de estar desempregado, o desejo 
de melhoria de vida e o imaginário sobre São Paulo, a cidade grande, cheia 
de oportunidades, tipicamente as experiências com o novo. O retorno para a 
comunidade apresenta-se semelhante na trajetória dos dois. As saudades de 
casa, da comunidade e as instabilidades dos trabalhos marcados por contextos 
de baixos salários e o aumento do custo de vida são fatores que contribuem para 
essa experiência empírica no que diz respeito às migrações.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Neste trabalho, abordou-se o fenômeno social da migração na comunidade 
quilombola Suçuarana em Piripiri – PI. Os quilombos contemporâneos são 
evidências das lutas históricas do povo negro, em sua maioria, lutas pelo 
reconhecimento e cidadania. Como ressalta Leite (2008), devem-se observar 
os quilombos como uma luta pelo direito a ser conhecido: ancestralidade, 
identidade étnico-racial, modos de viver e ser, que vão além da questão ligada 
à rememoração do passado. Interpretar os quilombos contemporâneos como 
sinônimos de descendentes de escravos fugidos, grosso modo, seria excluir 
outras possibilidades de formação, “terras de Santo, legados por Testamento, 
Terras de Posseiros” (Fiabani, 2008, p. 37). 

Nessa esteira, entendê-los como contemporâneos significa compreender 
que suas reivindicações por cidadania, direitos à terra, é atual. Além disso, 
implica observar que o racismo estrutural brasileiro dispõe de um “poder total” 
que perpassa pelas esferas econômicas, políticas, culturais e intelectuais. Ou 
seja, o racismo produz privilégios ao racista. Este não apenas se sente superior 
ao negro, mas vive numa existência superior em relação aos que os oprimem. 
Nesse sentido, há uma grande dificuldade na contenção do racismo na sociedade 
brasileira, primeiramente porque ele é um privilégio que produz bem-estar ao 
racista. O racismo tornou-se um sistema normatizador e regulador das relações 
sociais, constituindo-se numa regra social naturalizada. Não haverá um recuo 
ou extirpação do racismo sem mudanças radicais na estrutura socioeconômica 
racializada que historicamente vem garantindo privilégios aos racistas. 



131

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Também não se pode descartar que deverá haver uma proposta radicalizada da 
derrubada do imaginário racializado construído pela escravidão. Além disso, as 
diferenças fenotípicas e étnicas brasileiras deverão ser postas no mesmo plano de 
valorização estética, moral, cultural e subjetiva. Os quilombos contemporâneos 
e suas reivindicações estão inseridas na problemática acima ressaltada. 

É importante destacar alguns indícios na pesquisa. O primeiro indício 
se refere aos fatores proporcionadores à migração na comunidade. Além das 
escolhas individuais, por exemplo, conhecer e vivenciar o novo que ficaram 
nítidos nos depoimentos é de suma importância. Contudo, para vivenciar 
essa realidade, o local mais comum de destino é São Paulo, capital. Os dois 
entrevistados apontaram que a capital paulista é o principal destino dos jovens, 
pois é nela onde se encontra o maior número de conhecidos e parentes. As 
funções desempenhadas por esses jovens, em grande parte, trabalham nas 
construções civis e nos setores de serviço. Essa primeira constatação se liga ao 
segundo indício, as redes sociais dos migrantes. 

Essas redes as quais podem ser definidas como o laço familiar, o parental 
e o comunitário estruturam-se numa rede de indivíduos que se estabelecem no 
território receptor, as quais contribuem para adaptação e recepção dos novos 
migrantes recém-chegados. As escolhas para onde migrar, em que trabalhar e 
morar tem bastante influência das redes. Por exemplo, quando os entrevistados 
ressaltam que a situação não está boa, que não viajam, pois a crise está grande, 
as redes dizem muito nessa interpretação. Graças ao intenso contato entre tais 
redes, formatam-se as circunstâncias de ir e voltar.

Por fim, os dois entrevistados possuem visões diferentes sobre a questão da 
identidade étnica da comunidade. Para Claudio, apesar de considerar importante 
a tradição, cultura e história a serem repassadas, define como mais importante 
o seguinte: “No mundo que nós estamos no capitalismo que nós estamos. Não 
estou preocupado com isso não. Mas, é bom, mais não estou preocupado com 
isso não. Mas, é bom passar as origens da gente pra nós filhos”. Já para Eric, 
o reconhecimento como quilombola é pertinente. Inclusive afirma, caso deseje 
retornar para São Paulo, afirmará suas origens e pertencimento: 

Eu me considero um quilombola, eu chegar em São Paulo, eu digo sim 
que sou quilombola, eu dizia que não morava em Piripiri, mas sim de 
uma comunidade interiorana chamada Suçuarana, às vezes eu até puxava 
no satélite para ver (risos). Eu, chegar hoje, digo que sou quilombola e 
ainda faço mais a pesquisa se ele não souber o que é quilombola (risos). A 
educação dos pais explicando tudo que tá acontecendo na comunidade e 
eles crescendo e vendo tudo isso. Uma coisa positiva que só vai agregar a 
comunidade. A comunidade precisa se organizar, se unir mais e lutar por 
nossos direitos que a gente tem como quilombola e trazer mais projetos 
que está faltando aqui (Eric, Entrevistado, 2018).



132

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Dessa forma, as visões e interpretações sobre a comunidade quilombola 
Suçuarana são plurais e divergentes. A ideia de crescimento pessoal, viver 
em outra cidade, é um desejo intenso. Todavia, os laços de territorialidade e 
identidade são vetores pertinentes no processo de retorno, e inclusive no que se 
refere às condições de ascensão social. Dessa maneira, a migração temporária 
desses jovens se configura num elemento comum do contexto social da 
comunidade e é compreendido pelos jovens como um fator de mudança de vida; 
por outro lado, essa mudança de perspectiva inclui na oportunidade de retorno 
para o Quilombo, especialmente no fortalecimento de suas redes familiares.   

REFERÊNCIAS

ALBERTI, Verena. História dentro da história. In: PINSKY, Carla Bassanezi 
(Org.). Fontes históricas. São Paulo: Contexto, 2008. p. 155-203.

BASTOS, Priscila da Cunha. Entre o quilombo e a cidade: trajetórias de 
individuação de jovens mulheres negras. 2009. 102f. Dissertação (Mestrado em 
Educação) – Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2009.

BOURDIEU, Pierre. Questões de sociologia. Lisboa: Fim de Século, 2003.

BOURDIEU, Pierre. Capital social – notas provisórias. In: NOGUEIRA, M. 
A.; CATANI, A. (Orgs.). Escritos de educação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2007. p. 
65-71.

DELGADO, Lucilia de Almeida Neves. História oral: memória, tempo, 
identidades. Belo Horizonte: Autêntica, 2010.

FIABANI, Aldemir. Os novos quilombos: luta pela terra e afirmação étnica no 
Brasil [1988-2008]. 2008. 275f. Tese (Doutorado em História) – Universidade 
do Vale do Rio dos Sinos, São Leopoldo, 2008.

FIABANI, Aldemir. Comunidades remanescentes de quilombo: da 
invisibilidade à luta pela terra. In: LIMA, Solimar Oliveira; FIABANI, 
Aldemir. (Orgs.). Sertão quilombola: comunidades negras rurais no Piauí. 
Teresina: EDUFPI, 2017. p. 17-35.

GIL, Antônio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. São Paulo: 
Atlas, 2008.

LEITE, Ilka Boaventura. O projeto político quilombola: desafios, conquistas e 
impasses atuais. Estudos Feministas, Florianópolis, v. 16, n. 3, p. 965-977, set.-
dez. 2008.

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Centauro, 2006.

MELO, Cláudio Rodrigues. Histórias e memórias de migrantes da 
comunidade negra rural de Tapuio Queimada Nova – PI. 2013. 147f. 
Dissertação (Mestrado em História Social) – Universidade Federal do 
Maranhão, São Luís, 2013.



133

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

MELO, Cláudio Rodrigues. História, memória e oralidade de migrantes 
quilombolas do Tapuio no Piauí. In: LIMA, Solimar Oliveira; FIABANI, 
Aldemir (Orgs.). Sertão quilombola: comunidades negras rurais no Piauí. 
Teresina: EDUFPI, 2017. p. 35-49.

MENEZES, Maria Aparecida de. Migrações e mobilidades: repensando 
teorias, tipologias e conceitos. In: TEIXEIRA, Paulo Eduardo; BRAGA, 
Antônio Mendes da Costa; BAENINGER, Rosana (Orgs.). Migrações: 
implicações passadas, presentes e futuras. Marília: Oficina Universitária, 2012. 
p. 7-21.

MONTENEGRO, Antônio Torres. História oral e memória: a cultura popular 
revisitada. São Paulo: Contexto, 2003.

SUZUKI, Júlio César; MARTINS, Marcos Henrique. Jovens quilombolas e a 
mobilidade do trabalho nas comunidades da Poça e do Mandira, no Vale do 
Rio Ribeira de Iguape – São Paulo. Revista Movimentos Sociais e Dinâmicas 
Espaciais, Recife, v. 4, n. 1, 2015.

THOMPSON, Paul. História oral e contemporaneidade. Revista de História 
Oral, n. 5, p. 09-28, 2002.

TRUZZI, Oswaldo. Redes em processos migratórios. Tempo Social: Revista de 
Sociologia da USP, São Paulo, v. 20, n. 1, p. 199-218, jun. 2008.



134

ENTRE MOCAMBO E PONTE NOVA: 
REVERBERAÇÕES DAS ANTIGAS 

FAZENDAS ESCRAVISTAS

Domingos Dutra dos Santos1

Dalyson de Carvalho Viana2

Wraydson Silva Sousa3

INTRODUÇÃO

A presente pesquisa é fruto da prática pedagógica de um grupo de professores 
acerca das antigas Fazendas escravistas que existiram no lugar que hoje é o atual 
município de Urbano Santos. Este relato de pesquisa visa identificar e apresentar 
algumas informações e características sobre as fazendas e engenhos que existiram 
em Urbano Santos entre o período em que a cidade se chamava Mocambo e Ponte 
Nova, das quais podemos mencionar Fazenda Santa Maria, Fazenda Boa União, 
Fazenda José das Mangabeiras e Fazenda Bom Fim. 

Durante os séculos XVIII e XIX existiram no lugarejo que hoje é o município 
de Urbano Santos, algumas Fazendas escravocratas, que eram propriedades rurais 
onde a mão de obra era composta por escravizados. Essas Fazendas eram locais 
onde a escravidão era não apenas uma forma de trabalho, mas também um sistema 
social e econômico. As Fazendas eram construídas como unidades de produção, 
como engenhos de cana de açúcar, alambiques de produção de cachaça, criação 
de gado, plantação de algodão e casas de produção de farinha. 

Como veremos a seguir nestas Fazendas se incluíam áreas como as senzalas, 
que eram os locais de moradia dos escravizados, geralmente galpões simples e 
insalubres, onde dormiam e passavam seus momentos de descanso. A economia 
dessas Fazendas era baseada no trabalho forçado, com a produção de diversos 
produtos, onde a relação entre proprietários e escravizados era marcada pela 
violência e pela exploração, com os escravizados sendo considerados propriedade. 

1	 Doutorando em História pela Universidade Estadual do Maranhão – PPGHIST. Professor 
da rede pública de Urbano Santos. E-mail: dutradomingos09@gmail.com. 

2	 Graduado em História pela Universidade Federal do Maranhão. Professor da rede pública 
de Urbano Santos. E-mail: dallysson.karvalho@gmail.com.

3	 Graduado em Filosofia pela Universidade Federal do Maranhão. Professor da rede públi-
ca de Urbano Santos. E-mail: wraydsonss@gmail.com. 



135

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Em Urbano Santos assim como em outras regiões, apesar das condições 
adversas, os escravizados resistiram à escravidão de diversas formas, como 
fugas, formação de quilombos e participação de revoltas. Abordagens essas que 
representam nossas últimas pesquisas, que objetivam compreender a reforma 
agrária como uma pauta importante para a superação das desigualdades sociais 
e econômicas herdadas da escravidão e a luta por justiça social e reparação 
histórica como fundamental para a construção de um futuro mais igualitário. 

Portanto, ao trabalharmos com a História Local interagimos com 
as comunidades tradicionais, conhecemos novas culturas e valorizamos 
nossas raízes históricas, além disso identificamos os processos históricos de 
silenciamento e exclusão da população negra e pobre do nosso município. 
Percebemos na população a ausência de uma consciência histórica e social que 
legitime suas origens, sua classe social e seus direitos. 

ENSINO DE HISTÓRIA LOCAL: ESCRAVIDÃO, FAZENDAS, 
QUILOMBOS E REVOLTAS

A História Local engloba um pilar essencial dentro dos estudos históricos, 
dedicando-se à investigação minuciosa dos processos, eventos, personagens e 
estruturas que moldaram uma comunidade específica – seja um povoado, uma 
vila ou uma cidade. Ela opera como uma lupa, aumentando a microanálise, 
revelando como os pequenos fenômenos locais que se relacionarão com os 
nacionais e globais, como a escravidão, as revoltas políticas, se manifestaram 
e foram vivenciados em escala comunitária. Distante de ser um relato isolado 
ou de interesse apenas unilateral, a história local é a porta de entrada para o 
entendimento da história sem hierarquização, pois intensifica a construção crítica 
e conecta o estudante ao seu contexto, de modo a relacionar os acontecimentos 
micro com o macro (Neves, 1997).

Trabalhar a História Local em sala de aula necessita de métodos que vão 
além do livro didático, precisa ser planejado de forma a transformar o estudante 
passivo em estudante ativo. A história precisa ser vivida em um novo recorte 
temporal, uma vez que as narrativas geram discussões de opiniões, assim é preciso 
elevar o grau de entendimento através de fontes reais, visitas em prédios como 
arquivos públicos, cartórios e museus regionais, proporciona o contato direto 
com fontes que instigam a pesquisa e a busca por novas descobertas. A História 
Oral, através de entrevistas com pessoas da comunidade, recupera memórias e 
narrativas que não estão inseridas em livros, isso possibilita uma vivência crítica 
em relação a conectividade da História Local com a História Global, tornando 
os alunos e as pessoas comuns agentes e protagonistas da história, um olhar para 
a experiência histórica desses grupos (Goubert, 1988).



136

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

A História Local, através do seu processo de ensino, muitas vezes se faz 
como alicerce para que determinadas memórias e identidades se fortaleçam, 
se constituam e se desenvolvam, ao passo de se caracterizarem como verdades 
absolutas. Daí a importância de uma visão e um estudo da história, sobre um 
determinado lugar, que se permita considerar, refletir e analisar não somente 
as memórias e identidades hegemônicas, mas principalmente os silenciamentos 
do diferente, as memórias não representadas ou mesmo não explícitas (Viana; 
Santos; Santos, 2024, p. 72).

Ao abordar temas como a escravidão e patrimônio cultural em Urbano 
Santos, o estudo se torna concreto, uma vez que haja existência de resquícios. 
No que diz respeito ao tema escravidão, é necessário à análise e mapeamento das 
fazendas da região, bem como todas as informações relevantes para consolidação 
do aprendizado histórico e cultural. Quem são os protagonistas? Quem foram 
os senhores de engenho? Quem e quantos foram os escravizados? Quais foram 
as intencionalidades da escravização nestes locais? Esses questionamentos 
enriquecem a filosofia do questionamento. Essa abordagem simples possibilita a 
compreensão de que a escravidão foi uma realidade brutal e se fez presente em 
vários contextos e realidades distintas.

O estudo da escravidão e seus conflitos deixaram marcas concretas e 
abstratas, que não apenas foram sentidas pelas pessoas que foram mantidas como 
escravo a maior parte de sua vida, mas também pelas pessoas que verdadeiramente 
são humanas. Entender os acontecimentos através dos motins populares, revoltas 
de escravizados ou até mesmo através da observação dos resquícios materiais 
deixados, sejam Fazendas antigas, engenhos e senzalas, possibilita uma viagem ao 
tempo moldada com um sentimento de compreender o contexto da época.

Explorar esses fragmentos viabiliza discutir economia, poder, força 
e resistência, injustiça e aspectos sociais em um contexto real. Quando o 
estudante descobre a existência de uma fazenda nas proximidades de sua região, 
a história ganha significado, torna-o protagonista, possibilita o desenvolvimento 
da criticidade tanto almejada no ensino de História. A Base Nacional Comum 
Curricular (BNCC), destaca:

Para que a escola cumpra seu propósito de oferecer uma educação com 
qualidade social e equidade, é necessário repensar as práticas pedagógicas, 
superando a concepção de que a aprendizagem é mera repetição de 
informações, e adotando estratégias que coloquem o aluno no centro do 
processo, tornando-o agente de sua aprendizagem, por meio de metodologias 
ativas, que estimulem a curiosidade, a criatividade e o protagonismo do 
estudante (Brasil, 2017, p. 14).

Esta metodologia pedagógica tornou-se uma das ferramentas mais 
poderosas no que se refere à construção da consciência histórica, que é a 



137

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

capacidade de entender o passado como uma construção cheia de interpretações, 
de refletir o presente a partir de vertentes significativas e de imaginar futuros 
possíveis. Ao se deparar com a escassez de informações nítidas e contradições da 
própria comunidade, o estudante constrói um pensamento crítico mais apurado, 
aprende a reconhecer e relacionar as diversas narrativas que formam o contexto 
social, inclusive aquelas tradicionalmente silenciadas, como a dos escravizados, 
dos pobres e dos rebeldes.

O papel do professor de História em relação a seus alunos é possibilitar 
a compreensão de questionamentos como: “Qual é minha origem?”, “Como 
meu lugar se formou?” e “Qual é minha função nesta história contínua?”. Ao 
analisar a história de sua família e de sua comunidade, o estudante desenvolve 
um sentimento de responsabilidade e pertencimento em relação a seu patrimônio 
cultural e histórico. Ele se tornar um representante ativo da memória de seu 
lugar, compreendendo que sua identidade e memória são heranças dessas 
experiências históricas.

O município de Urbano Santos foi palco de inúmeras histórias do período 
regencial. O processo de formação territorial do município de Urbano Santos 
iniciou com a ocupação do espaço em que hoje o município está localizado. Esta 
ocupação iniciou com a corrente de povoamento do litoral, pelos portugueses, 
seguindo a bacia do Rio Munim no sentido note-sul.  Com a Balaiada esse 
processo ganhou mais destaque, uma vez que o povoamento e colonização 
do local ocorreu a partir da formação dos povoados até as margens do Rio 
Mocambo, devido os insurretos balaios, que se amocambaram às margens do 
rio ali existente (Lima, 1997).

Vale destacar que antes mesmo da Balaiada o lugarejo Mocambo já 
existia como um quilombo estabelecido, tendo como primeiro registro a data de 
1802, num ofício do Governador Diogo de Sousa, que manda limpar as margens 
do rio para melhorar as navegações e transportes de alimentos e mercadorias. 
A guisa de explicações sociais, históricas e geográficas o lugarejo Mocambo 
tem este nome devido ao enorme e caudaloso rio que existe neste local, onde 
os negros africanos escravizados se refugiavam quando fugiam das Fazendas. 
Esse lugarejo Mocambo também pode ser localizado na cartografia de 1819 
de Francisco de Paula Ribeiro, ao longo das temporalidades o Mocambo foi 
se desenvolvendo e evoluiu a categoria de vila e cidade, sendo atualmente o 
município de Urbano Santos.

O Rio Mocambo é um afluente do Rio Munim. Hoje em dia o Mocambo 
vem sofrendo com a poluição causada por grandes quantidades de lixo jogados 
pela população em seu leito. No início da década de 1920, o Mocambo servia 
para o tráfego fluvial de mercadorias (farinha, milho, tapioca, rapadura, tiquira, 



138

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

cachaça de cana e outros gêneros de nosso município), eram embarcadas através 
de lanchas e canoas, saindo da sede, caindo no Rio Preto e seguindo para a 
Região do Munin para a comercialização. O Rio Mocambo foi e é responsável 
em grande parte pela economia de nossa população. As novas gerações precisam 
conscientizar-se que o Rio Mocambo é fundamental para a sobrevivência de 
nossa gente no abastecimento de água e sobretudo nos antecedentes que ajudam 
a compor uma página importante da história do Maranhão e do Brasil (Lima, 
1992).

FAZENDA SANTA MARIA: HISTORICIDADE E QUILOMBO

A Fazenda Santa Maria, hoje Quilombo Santa Maria, data de meados 
do século XVIII, pertencia ao fazendeiro Sr. João Paulo de Miranda, que foi 
juiz de direito em Fortaleza e desembargador no Maranhão, foi chefe de polícia 
na freguesia de Nossa Senhora das Dores em Chapadinha. Referência em 
cargos públicos foi o segundo sogro do major Joaquim Francisco dos Santos 
e em 7 de janeiro de 1854 veio a falecer (Marques, 1870). Fazendeiro pioneiro 
da colonização do Piauí, João Paulo de Miranda veio para o Maranhão para 
produzir derivados do açúcar, montou um engenho às margens do Rio Boa 
Hora, além de servir ao governo no período da Balaiada.

A Fazenda Santa Maria, localizada em uma antiga rota comercial que 
ligava Brejo a Vila da Manga, constitui um emblemático patrimônio material. 
Atualmente suas ruínas – a casa grande, a senzala e o engenho – são resquícios 
concretos de um local marcado pela violência e trabalho escravo, mas carrega 
consigo um acervo de histórias que se perpetuam na atualidade através da 
história oral. O contexto da construção da Fazenda Santa Maria está ligado 
a uma herança colonial, uma trajetória carregada pela família Miranda como 
afirma o poeta local José Antônio Bastos:

João Paulo de Miranda veio do Piauí para montar seu engenho de açúcar e 
criar gado nas proximidades do rio Boa Hora, para que ele desenvolvesse os 
trabalhos de produção de açúcar teve, portanto que modificar a geografia 
do rio. Foi construía uma parede de pedra para mudar o nível e assim 
facilitar a moenda da roda no córrego. Até hoje existe os vestígios das 
muralhas e pedras polidas que cercavam a área dos fornos e um calabouço 
que acredita-se ter sido construído para castigar negros fujões (Bastos, 
2015, p. 01).

Inserir seu estudo no currículo de História do município de Urbano Santos 
é fundamental para compreender quem foram os personagens dessa história, 
como funcionava o sistema de concentração de terra, arquitetura da época, 
religiosidade, economia, cultura, exploração humana e a resistência negra. 



139

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Por mais que os vestígios deixados nesse local não estejam em perfeito estado 
(Figura 01), uma vez que algumas pessoas da comunidade retiravam pedras 
para construir suas moradas, é preciso ressignificar a grandiosidade desses 
monumentos, investigando e analisando sua estrutura, para então problematizar 
em sala de aula, aspectos como a contradição entre a riqueza gerada e o custo 
social desumano que a sustentou, conectando-a diretamente aos temas gerais 
como formas de organização social, economia e poder.

Figura 01: Ruínas da antiga senzala da fazenda Santa Maria, Urbano Santos.

Fonte: Elaboração própria.

Atualmente o povoado Santa Maria conta com alguns resquícios deixados 
pelos negros escravizados, como antigos paredões de pedra que aos poucos estão 
desaparecendo por falta da consciência histórica da população. Segundo os 
moradores eram paredões que faziam parte da senzala e do engenho da fazenda. 
Vale destacar, que a população local durante muito tempo foi retirando parte dos 
paredões e muita das vezes utilizavam para construir suas moradias.

Vale ressaltar que o Rio Boa Hora foi modificado por uma outra muralha 
de pedra para a construção de um engenho movido a água. O quilombo de 
Santa Maria, assim como muitas outras comunidades tradicionais do Município 
de Urbano Santos tem muita história perdida ainda não registrada, merecendo 
resgate, ajudando na valorização de nossa rica cultura rural do Baixo Parnaíba 
Maranhense. Os quilombolas de Santa Maria praticam agricultura familiar - 
roça, sobrevivem da caça e do extrativismo em especial a fabricação de farinha 
de puba e outros derivados da mandioca, também criam animais para ajudar na 
alimentação diária.



140

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

A historicidade do local onde hoje estão localizados os vestígios da Fazenda, 
é palco de problemas como desvalorização da cultura material e disputas de 
terra. Atualmente, um dos maiores obstáculos para valorização dessas fontes é 
abandono, a comunidade não preserva o espaço, dessa forma a área acaba sendo 
um ambiente como qualquer outro. Essa desvalorização é uma questão pedagógica 
crucial: se não há valorização pela própria comunidade, surge o questionamento: 
estudar sobre um lugar onde quase não há mais vestígios? O desafio curricular é 
incentivar os docentes de História para que eles promovam atividades de visitas 
e utilizem esses vestígios não como meras relíquias, mas como fontes reais e 
carregadas de reflexões. O grande obstáculo atual é especificamente a disputa pela 
memória: preservar para quê? Para celebrar um passado opressor ou para criticá-lo 
e aprender com seus erros? A reflexão diante desses questionamentos fomenta a 
busca pelas respostas mascaradas no passado. 

FAZENDA BOA UNIÃO: CARACTERÍSTICAS E HISTORICIDADE 

Sobre a Fazenda Boa União nossas pesquisas conseguiram identificar que o 
primeiro proprietário do lugar foi o Senhor Antônio da Silva Costa, um português 
que após a expulsão dos jesuítas no Século XVIII, passou a ser proprietário da 
Fazenda Santo Antônio (em Barreirinhas) e das terras próximas ao Rio Preguiças. 
Antônio da Silva Costa foi um dos proprietários de engenhos do século XIX, 
sendo também um dos primeiros a promover o transporte marítimo na região, em 
1860 tinha uma grande canoa chamada San’ Antonio - que transportava açúcar, 
cachaça, farinha e arroz para a capital da província, numa viagem que durava 48 
horas. Para além de São Luís, os produtos das fazendas eram transportados para 
Parnaíba na província do Piauí (Almanak, 1861, p. 289). 

Segundo o Almanak Administrativo da Província do Maranhão de 1861, 
o senhor Antônio da Silva Costa era um comerciante de secos e molhados, 
criador de gado vacum, cavalar, murar e lanígero, dono de engenhos de açúcar 
e aguardente, lavrador de mandioca, arroz, milho e mais gêneros. Contendo em 
suas fazendas uma população de 320 pessoas livres e 150 escravizados. Até hoje 
a maioria dos descendentes são negros.

Segundo o Plano Municipal de Turismo de Urbano Santos, Dona Gema 
é a atual proprietária do imóvel. Trata-se de uma grandiosa casa do tempo da 
escravidão. Neste local, existe uma usina artesanal antiga de beneficiamento de 
cana de açúcar, onde restaram apenas alguns objetos, tais como: antigas caldeiras 
para beneficiamento e refinamento da cana. A casa está em ótimo estava estado 
de conservação (Figura 02), com madeiras do tempo da escravidão, piso original 
da época e algumas poucas mobílias. Este empreendimento fora construído 
pelos escravos que ali habitavam na época (Urbano Santos, 2022, p. 121).



141

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Figura 02: Canhão – resquício da Balaiada. Povoado Boa União, Urbano Santos.

Fonte: Elaboração própria.

De forma cronológica e genealógica podemos destacar que a lista de 
proprietários da Fazenda Boa União foram respectivamente: Antônio da Silva 
Costa, que doou ao seu filho Simplício José de Guimaraes Martins e sua nora 
Maria Joaquina de Aguiar e Silva Martins, depois passou a pertencer ao filho do 
casal, João de Aguiar Silva Martins, que se formou em Medicina em 1887, pela 
Faculdade de Medicina da Bahia, além de ser prefeito da cidade de Brejo em 
1899. Depois a fazenda passou a pertencer seu a seu filho Heitor Borges Martins 
e sua esposa Maria do Carmo Martins, que após seu falecimento deixou o lugar 
para seu filho Raimundo Mauricio Martins, que faleceu em 1993 deixando a 
Fazenda a sua esposa a senhora Gema Galgany Bacelar Martins. 

Segundo o relatório da pesquisadora Maristela de Paula Andrade (2012), 
a Fazenda e Povoado Boa União pertencia na época ao Doutor Silva Martins, 
bisavô do senhor Reginaldo Bacelar Martins, em meados do século XVIII em 
sua fazenda de cana-de-açúcar toda a produção realizada pelos escravos era 
transportada para Parnaíba-PI. Registrou-se também, a existência de artefatos 
que tudo indica serem do período da Balaiada, como um canhão, em Boa União 
e outros, do período da escravidão, que integram a história e a identidade desses 
grupos, sobretudo dos quilombolas.

Sobre a Fazenda Boa União, destaca-se que o povoado se originou de um 
antigo engenho de açúcar com mão de obra escrava. Segundo o entrevistado, as 
terras eram do finado Heitor, filho do finado Joãozinho. Dona Gema é viúva, 
atual proprietária da fazenda. Sua área era de aproximadamente 6 mil hectares. 
Destes, três mil foram vendidos para a Suzano. A associação dos moradores 
do local tem lutado para conseguir parte das terras junto ao INCRA. Devido 
a serem 60 famílias e cada uma ter direito a um módulo fiscal (30 ha), a área 
a ser cedida às famílias deveria totalizar mil e oitocentos hectares, mas, em 



142

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

suas negociações com o órgão fundiário os proprietários só querem abrir mão 
de mil e quinhentos hectares e na chapada. A mesma área que foi vendida à 
Suzano, segundo os entrevistados, os proprietários ofereceram ao INCRA para 
desapropriação. São terras de chapada, não são terras agricultáveis e, além disso, 
todo o conjunto residencial que constitui o povoado teria que se deslocar também 
para a chapada. Em função disto, as associações não aceitaram e continuam a 
negociação com proprietários e Incra (Andrade, 2012).

FAZENDA JOSÉ DAS MANGABEIRAS: CARACTERÍSTICAS E 
HISTORICIDADE

Neste local encontra-se um casarão conservado, que segundo os mais 
antigos, fora construído no período da escravidão (Urbano Santos, 2022). A 
estrutura arquitetônica da casa é de origem portuguesa como o piso de ladrilhos 
(Figura 03), a varanda da recepção e as paredes revestidas de pedras. Relíquias 
são encontradas em decomposição dentro do mato no quintal da casa grande –, 
como um tacho de ferro do centenário engenho; sendo a prova viva da produção 
de açúcar, cachaça e melaço de cana fabricados em Mangabeira.

Figura 03: Casarão da Fazenda São José das Mangabeiras, Povoado Mangabeirinha.

Fonte: Elaboração própria.

Uma curiosidade que tem como prova concreta de existência da Balaiada 
nesta fazenda é um ofício de época do Prefeito do Brejo – o Senhor Severino 
Alves de Carvalho - ao “Vigário da Freguesia Mangabeira” - Jerônimo Antônio 
de Proença Ribeiro, datado de 30 de dezembro de 1839 – que trata da denúncia 
da presença do Negro Cosme e da fabricação de pólvora caseira no lugar 
“São José das Mangabeiras”. É sem dúvida um veículo da memória viva dos 
acontecimentos que por ali passaram.



143

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

A Fazenda Mangabeira, em Urbano Santos – hoje um assentamento do 
Incra – naquele tempo era chamada de São José das Mangabeiras, de propriedade 
de Raimundo Furtado Bacelar e da “Família Bacelar” - que muito antes pertenceu 
a um Padre – sendo uma faixa de terra doada através da “Carta de Sesmarias” – 
com o nome “São Felipe das Mangabeiras”, por isso - São Felipe – nome dado ao 
Povoado Vizinho. Um casarão antigo que remonta a história perdida de mais de 
duzentos anos atrás.

Segundo o relatório da pesquisadora Maristela de Paula Andrade (2012), 
o povoado Mangabeirinha, localizado no município de Urbano Santos, tem 
como principal recurso hídrico, o Rio da Mangabeirinha que, geograficamente, 
está inserido na Bacia do Rio Preguiças. De acordo com depoimentos dos 
moradores, os principais problemas dizem respeito ao assoreamento desse curso 
d’água e da redução do seu volume, devidos à construção de estradas pelas 
empresas que prestam serviço ao Grupo Suzano Papel e Celulose.

FAZENDA BOM FIM: CARACTERÍSTICAS E HISTORICIDADE

A comunidade Bom Fim está localizada a 35 km da cidade de Urbano 
Santos, abrangendo uma área de 1.124,1 hectares, banhada pelo Rio Palmira. 
O território é habitado por mais de 80 famílias descendentes de quilombolas.  A 
comunidade Bomfim começou a se formar no período colonial, entre meados 
do século XVII e o início do século XIX, a partir de um antigo engenho de cana-
de-açúcar, que funcionava com mão de obra escrava. Nesse tempo, os grandes 
fazendeiros exerciam forte poder sobre a região, influenciando não apenas a 
política, mas também o cotidiano das famílias. Dentre os proprietários do lugar 
destacamos: Tenente-coronel Raimundo José de Lima (Período: 1860 -), Major 
Paulino Rodrigues de Carvalho (aprox. 1902 até -), Ruy Rodrigues de Carvalho 
(aprox. 1920 até 2011) e Edson Miranda de Carvalho (2012 aos dias atuais) 
(Sousa, 2023).

O casarão da comunidade é a sede da antiga Fazenda Bom Fim, uma 
propriedade ligada ao ciclo da cana-de-açúcar e construída pela família Carvalho 
(Figura 04). Embora o casarão não desperte orgulho em toda a população, ele 
representa um símbolo importante da nossa história e precisa ser preservado. O 
imóvel passou por reformas, durante as quais parte de sua estrutura original foi 
alterada. Desde que o novo proprietário, filho do latifundiário Edson Miranda de 
Carvalho, assumiu a propriedade, não houve registros de visitas, e a comunidade 
não tem acesso ao local. 



144

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Figura 04: Casarão da Fazenda Bomfim. Povoado Bomfim, Urbano Santos.

Fonte: Elaboração própria.

Vale destacar que muitas mudanças foram realizadas, incluindo o 
fechamento do porão, embora ele ainda conserve relíquias históricas que 
merecem ser preservadas. Na comunidade Bom Fim, muitos moradores vivem 
como posseiros, ocupando terras sem o título de propriedade. Essa condição 
fragiliza não apenas suas vidas pessoais, mas também a economia local, que 
deixa de se desenvolver de forma justa e sustentável. 

Sobre a Fazenda Bomfim, destaca-se que o povoado se originou a partir 
de um antigo engenho de açúcar com mão de obra escrava. Rui Carvalho era 
descendente dos latifundiários e vendeu as áreas de chapada do povoado para 
a Suzano e separou as áreas de baixo, terras agricultáveis, também para venda. 
Antes, os moradores eram obrigados a pagar renda e proibidos de construir casas 
de adobe e telha. Atualmente, após a morte de Rui Carvalho, janeiro de 2011, 
os moradores estão sem pagar renda e alguns não seguem a regra que proíbe 
construção de casas de adobe (Andrade, 2012).

Segundo as pesquisas do professor e pesquisador Edmilson Sousa (2023), 
a comunidade Bom Fim está localizada a 35 km da cidade de Urbano Santos, 
abrangendo uma área de 1.124,1 hectares, banhada pelo rio Palmira. O território 
é habitado por mais de 80 famílias descendentes de quilombolas.  A comunidade 
Bom Fim começou a se formar no período colonial, entre meados do século 
XVII e o início do século XIX, a partir de um antigo engenho de cana-de-açúcar, 
que funcionava com mão de obra escrava. Nesse tempo, os grandes fazendeiros 
exerciam forte poder sobre a região, influenciando não apenas a política, mas 
também o cotidiano das famílias. Dentre os proprietários do lugar destacam-se: 



145

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Tenente-coronel Raimundo José de Lima (Período: 1860 -), Major Paulino 
Rodrigues de Carvalho (aprox. 1880 até -), Ruy Rodrigues de Carvalho (aprox. 
1920 até 2011) e Edson Miranda de Carvalho (2012 aos dias atuais).

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Conforme foi possível observar neste relato de pesquisa, a história local 
possibilita o aluno se reconhecer como sujeito pertencente àquela história e 
ancestralidade. Nas fazendas escravistas, a vida dos escravos era marcada por 
condições desumanas, com trabalho árduo nas lavouras de cana e de mandioca 
ou serviços domésticos. Eles eram alojados em senzalas, galpões precários com 
pouca higiene, e submetidos a maus-tratos e falta de assistência.  A economia 
dessas fazendas dependia quase inteiramente do trabalho escravo, que era visto 
como fonte de lucro.  Nas senzalas a alimentação era precária, com restrições 
de quantidade e qualidade, comprometendo a saúde dos escravos.  A violência 
física e psicológica era frequente, como forma de controle e punição. As fazendas 
escravistas dependiam do trabalho de escravizados para a produção de produtos. 
A escravidão era vista como um negócio, com o objetivo de gerar riqueza para os 
proprietários das fazendas. O sistema escravista causou danos sociais, econômicos 
e ambientais significativos, cujas consequências ainda são sentidas. 

As Fazendas e Quilombos Santa Maria, Boa União, Mangabeira Bacelar 
e Bom Fim guardam belezas naturais e memórias que fazem parte de nossa 
cultura, mas que precisam ser preservadas. Outrora existiam ricas chapadas com 
muita fartura de bacuri, mangaba e pequi, mas aquele cerrado que abastecia seus 
moradores com frutos e caças foi invadido pelo agronegócio.

Para além das questões étnico-raciais, comunidades quilombolas e diversidade 
cultural, nossas pesquisas têm trilhado uma outra vertente que também é comum 
em todas as fazendas e povoados citados, que é a questão da venda de terras para 
os agricultores do Sul – genericamente denominados de gaúchos, bem como pelos 
impactos ambientais causados pela empresa Suzano Papel e Celulose. 

As fazendas importantes do território de Urbano Santos – no ciclo das 
fazendas, que em sua maioria eram estabelecidas nas margens do Rio Preguiças: 
Santa Maria, Palmira, Boa União, Bom Fim, Bom Jesus, São José das 
Mangabeiras, estas eram visadas tanto pelos insurretos, quanto pelas ações das 
forças legalistas do Exército Imperial que pretendia eliminar de qualquer jeito o 
movimento.  As fazendas escravocratas deixaram um legado de desigualdade e 
violência, com reflexos na sociedade brasileira até os dias atuais. 

O elucidar destes fatos históricos caracteriza uma mudança geral no 
fazer historiográfico da sala de aula, assim como na formação da consciência 
histórica dos alunos e da população. Com base na revisão bibliográfica e nos 



146

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

casos apresentados nossas pesquisas verificaram que a formação e povoamento 
da cidade ocorreu principalmente por balaios - negros escravizados que se 
rebelaram e fugiram pelo interior do Maranhão, bem como pelos descendentes 
dos escravizados das fazendas. Uma prova disso são as memórias existentes 
de nosso povo que reverberam há mais de 200 anos, além dos vestígios, como 
objetos bélicos, pontes, casarões e um conjunto arquitetônico de ruínas, até 
então desconhecidos pela maioria da população. 

Destacamos que durante as pesquisas foi presenciado uma angústia 
dos moradores do Quilombo Santa Maria e da população dos povoados onde 
existiram as fazendas, em relação a construção de identidades e memórias 
coletivas e de noções que envolvem a cidadania, como os direitos humanos e os 
valores de alteridade, da ética e da solidariedade. Pelos resultados obtidos, pode-
se dizer que Urbano Santos possuem um enorme patrimônio histórico-cultural 
que deve ser tombado, pois só a partir do reconhecimento e da preservação, 
o lugar pode gerar mais pesquisas pelo labor de historiadores, arqueólogos e 
fotógrafos, bem como revitalizar e ampliar o turismo na cidade. 

REFERÊNCIAS

ANDRADE, Maristela de Paula. (Org.). Conflitos socioambientais no leste 
maranhense: problemas provocados pela atuação da Suzano Papel e Celulose 
e dos chamados gaúchos no Baixo Parnaíba. São Luís: Universidade Federal do 
Maranhão, 2012.

BASTOS, José Antônio. Rio Mocambo de lutas e glórias. 2015. Disponível 
em: https://bastopoetaemilitante.blogspot.com/2015/07/rio-mocambo-de-
lutas-gloriosas.html. Acesso em: 24 set. 2025.

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: MEC. 2017. 

GOUBERT, Pierre. História Local. Revista Arrabaldes, Rio de Janeiro, a. 1, 
n. 9, mai.-ago. 1988.

LIMA, Hérlon Costa. Formação histórica de Urbano Santos: de povoado a 
cidade.  São Luís: UFMA, 1997.

LIMA, Maria de Lourdes Carvalho. Urbano Santos: uma estrada para o 
futuro.  Secretaria de Estado da Educação do Maranhão. Prefeitura Municipal 
de Urbano Santos. São Luís, 1992.

MARANHÃO. Almanak Administrativo da Província do Maranhão. 
Biblioteca Pública Benedito Leite. Acervo Digital. 1861. Disponível em: 
https://casas.cultura.ma.gov.br/portal/sgc/modulos/sgc_bpbl/acervo_
digital/arq_ad/20151210164353.pdf. Acesso em: 23 set. 2025.

MARQUES, César Augusto. Dicionário Historico-Geográphico da Provincia 
do Maranhão. São Luiz: Typographia do Frias, 1870.



147

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

NEVES, Joana. História local e construção da identidade social. Saeculum, 
João Pessoa, n. 3, 1997. 

SOUSA, Edmilson. Bom Fim: história, cultura e memória de uma 
comunidade., Urbano Santos – MA: Clube de autores, 2023. 

URBANO SANTOS, Município. Plano Municipal de Cultura e Turismo. 
Prefeitura de Urbano Santos, 2022.

VIANA, Dalyson de Carvalho; SANTOS, Domingos Dutra dos; SANTOS, 
Mateus da Conceição. Fazenda Santa Maria: topônimo de origem escravista 
em Urbano Santos. In: SOUSA JUNIOR, Manuel Alves de; RANGEL, 
Tauã Lima Verdan. (Re) Construindo Saberes: raça, racismo e educação 
antirracista. v. 2. Itapiranga: Schreiben, 2024. p. 63-74.



148

MAPEAMENTO DIGITAL DAS 
REPRESENTAÇÕES DE MARIELLE FRANCO: 

UMA ANÁLISE DE JORNAIS ONLINE 
ENTRE OS ANOS DE 2018 – 2022

Angela Maria Ribeiro da Silva1

Francisca Márcia Costa de Souza2

INTRODUÇÃO

O presente estudo tem como objeto de análise a utilização das mídias 
digitais como fonte de pesquisa em Ciências Humanas, considerando-as tanto 
como espaços de memória quanto de formação e difusão de opiniões. Contudo, 
essas mídias também se configuram como instrumentos de grande controvérsia, 
uma vez que transitam entre a informação e a desinformação. Como destacam 
Carvalho e Mateus (2018), esse fenômeno se intensifica na era da pós-verdade, 
amplamente instrumentalizada em disputas políticas, especialmente no contexto 
brasileiro entre os anos de 2018 e 2022.

Esse período se mostra emblemático na história recente do Brasil, marcado 
pelo retorno de militares ao poder com a eleição de Jair Bolsonaro à presidência 
da República e pela necropolítica evidenciada no assassinato de Marielle 
Franco — mulher negra, lésbica, mãe, ativista e defensora dos direitos humanos. 
Nesse cenário, tornou-se ainda mais difícil compreender os fatos, uma vez que 
informações verdadeiras e falsas passaram a coexistir nos mesmos ambientes 
digitais, transformando-os em palcos de disputa narrativa, disseminação de ódio 
e violência simbólica.

Como objetivos específicos, propõe-se: a) evidenciar possibilidades 
de exploração do mecanismo de busca Google, especificamente sua aba de 
imagens, como fonte para pesquisas acadêmicas; b) mapear as diferentes 
representações midiáticas acerca da figura de Marielle Franco, analisando como 
diferentes veículos jornalísticos online abordaram os temas: 1) Marielle Franco; 
2) Marielle e as eleições de 2018; 3) Morte de Marielle; e c) examinar as disputas 

1	 Pós-Graduanda em Informática para Educação. IFMA do Campus Pedreiras; E-mail: an-
gelaadm259610@gmail.com.

2	 Professora de História. IFMA do Campus Coelho Neto; E-mail: francisca.souza@ifma.
edu.br.



149

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

políticas em torno da imagem pública de Marielle Franco, por meio da análise 
de manchetes de jornais.

A relevância deste estudo reside na necessidade de refletir sobre as 
mídias digitais para além de seu caráter meramente recreativo, concebendo-
as como ferramentas formadoras de opinião e instrumentos de produção de 
conhecimento científico. Por meio do uso pedagógico dessas mídias, busca-se 
incentivar outros pesquisadores a explorarem-nas  criticamente, reconhecendo 
seu potencial como fonte de pesquisa científica, especialmente por meio da 
aplicação de metodologias ativas, conforme defendido por Berbel (2011).

METODOLOGIA

O presente estudo se caracteriza como uma pesquisa qualitativa de 
natureza exploratória e descritiva. Adota-se o delineamento de Revisão 
Sistemática de Literatura e Mapeamento Digital, que utiliza procedimentos 
metodológicos ativos para identificar, selecionar e analisar criticamente as 
representações midiáticas de Marielle Franco veiculadas em jornais online. 
A pesquisa em questão fez uso das mídias digitais para a coleta de dados no 
período de 2018 a 2022.

Dentro desse recorte temporal, buscou-se mapear a segurança pública e a 
política como instrumentos de guerra — ou política de morte — quando se utiliza 
o aparato estatal para promover o extermínio de determinadas populações. Nesse 
sentido, conforme argumenta Mbembe (2018), o motor dessa necropolítica é o 
racismo estrutural e institucional, que opera em diversas instâncias sociais.

Para tal, empregaram-se ferramentas de pesquisa digital, como o Google, a 
fim de investigar a representação midiática da figura de Marielle Franco, ativista 
dos direitos humanos, defensora da favela e que, a partir de 2018, tornou-se 
símbolo tanto da manifestação da necropolítica quanto da resistência contra ela.

Nesse contexto, visando desenvolver estratégias eficazes para a pesquisa em 
mídias digitais, recorreu-se ao uso de metodologias ativas. Bacich e Moran (2018) 
destacam que a convergência entre metodologias ativas e tecnologias digitais 
configura-se como estratégia pedagógica capaz de ampliar o conhecimento e 
tornar o estudante sujeito ativo no processo de ensino-aprendizagem.

Corroborando essa perspectiva, Uzun (2021) afirma que as metodologias 
ativas promovem uma educação crítica e reflexiva, mobilizando o estudante para 
a construção autônoma de seu próprio saber. Assim, tornou-se fundamental 
investigar como as mídias digitais retrataram sua imagem no período em questão, 
utilizando-se, para isso, da plataforma Google, especificamente no campo de 
pesquisa de imagens. As estratégias de busca adotadas na plataforma foram 
organizadas no Quadro 1, estruturando a metodologia aplicada neste estudo. 



150

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Quadro 1: Estratégias de Mapeamento no Google.

Estratégias de Buscas on-line no Google

Buscadores Período Análise Objetivo

1º Marielle 
Franco 2018-2022

Jornais e revistas 
on-line: Manchete + 

Imagem

Como a personagem era abordada 
em vários tipos de vertentes, pelo 
seu próprio nome, o que Marielle 
Franco representa para midia..

2º Marielle	
e eleições 2018 2018-2022

Jornais e revistas 
on-line: Manchete + 

Imagem

Entender como a personagem era 
retratada como figura política.

3º Morte	
de Marielle 2018-2022

Jornais e revistas 
on-line: Manchete + 

Imagem

Que disputas políticas são 
realizadas em torno da vida e 
morte de Marielle?

Fonte: elaboração própria.

O processo de coleta e análise dos dados foi estruturado nas seguintes etapas, 
com foco na exploração da ferramenta digital Google, em sua aba de Imagens: 
Definição da Base de Dados e Ferramenta: utilização do mecanismo de busca 
Google (aba de Imagens) como principal instrumento de coleta de dados. Embora 
o Google não seja uma base de dados científica tradicional, ele foi empregado 
como um arquivo de acesso público para mapear a visibilidade e as representações 
associadas à figura de Marielle Franco na grande imprensa digital. O foco foi nas 
imagens e manchetes vinculadas a jornais online de maior circulação.

•	Estratégia de Busca (Descritores): A coleta foi guiada por três categorias 
de pesquisa, formuladas como descritores de busca, a fim de cobrir diferentes 
momentos e enquadramentos da representação da vereadora: ● Descritor 1: 
“Marielle Franco” ● Descritor 2: “Marielle e eleições 2018” ● Descritor 3: 
“Morte de Marielle” .

•	Período de Análise: busca ficou restrita ao período compreendido entre 
março de 2018 (mês do assassinato) e dezembro de 2022, abrangendo os anos 
de maior efervescência política e midiática da sua imagem após a execução, 
incluindo o contexto das eleições de 2018 e 2022.

•	Coleta de Dados: Para cada descritor, foram analisados os 20 primeiros 
resultados de imagens do Google, priorizando aqueles oriundos de veículos de 
imprensa reconhecidos nacionalmente (ex: G1, Folha de S.Paulo, O Globo, 
Veja, etc.). Foram coletados: ● A URL da imagem e da notícia associada; ● O 
nome do veículo de comunicação; ● A manchete principal do artigo; ● A data 
da publicação; ● A descrição ou legenda da imagem.

•	Análise dos Dados: a análise dos dados foi de natureza qualitativa e 
indutiva, utilizando o referencial teórico da Necropolítica (Mbembe, 2018) e 
Pós-Verdade. 	 O processo consistiu na Análise de Conteúdo (Bardin, 2016), 
organizada em três etapas: Pré-análise: Leitura flutuante e organização dos 



151

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

dados coletados em uma planilha de mapeamento; Exploração do Material: 
Categorização das representações. As manchetes e imagens foram agrupadas por 
enquadramento temático (e.g., crime, ativismo, política, memória), identificando 
os termos mais recorrentes e as narrativas dominantes (Necropolítica vs. 
Resistência); Interpretação: Conexão das categorias identificadas com o 
referencial teórico, discutindo as disputas simbólicas e a reconfiguração da 
imagem de Marielle no ambiente digital. Com esse planejamento, buscou-
se compreender as diferentes visões sobre cada palavra-chave norteadora. 
Utilizando de três a cinco primeiras coletadas, que reuniam manchetes dos 
jornais online mais recentes, combinadas com imagens fotográficas de Marielle 
Franco em diferentes contextos.

REFERENCIAL TEÓRICO

O Feminismo Negro é uma corrente que se distingue do feminismo 
tradicional ao trazer à tona a interseccionalidade, abordando as questões de classe 
e raça. Nesse contexto, as mulheres negras são finalmente reconhecidas como 
sujeitos de suas próprias histórias. Conforme Sueli Carneiro (2011), as opressões 
que afetam as mulheres negras são múltiplas e não podem ser analisadas de 
forma isolada. É necessário considerar essas opressões em conjunto, uma vez 
que a sociedade em que vivem é marcada pelo racismo, misoginia e violência.

De acordo com Kilomba (2016, p. 173), “no racismo, a recusa é usada 
para manter e legitimar estruturas violentas de exclusão racial: ‘Eles/elas querem 
tomar o que é nosso, por isso têm de ser excluídos(as).’ A informação original e 
elementar – ‘Estamos tomando o que é deles(as)’ – é negada e projetada sobre o(a) 
‘Outro(a)’. A autora argumenta que a verdade original, de que os brancos estão 
tomando algo dos negros, é negada e transferida para o outro, transformando 
o sujeito negro no “invasor”. Assim, o negro é retratado como uma ameaça, 
enquanto o sujeito branco se coloca na posição de vítima, invertendo os papéis 
de opressor e oprimido, de modo que o opressor se apresenta como o injustiçado 
e o oprimido como o tirano. 

Dentro dessa perspectiva, são recorrentes as tentativas de impor máscaras 
(Kilomba, 2016) às mulheres negras, como forma de contenção e silenciamento, 
pois sua fala não é reconhecida como legítima, não é considerada um “self ”, mas 
sim o “outro”, como explicitado, o “outro do outro”. Seu timbre incomoda uma 
sociedade historicamente moldada pelas amarras do racismo e da escravidão.

O feminismo negro se configura como uma forma de resistência a essa 
condição, uma maneira de dar voz às mulheres negras e romper com as imposições 
de máscaras, assim como Marielle Franco, uma figura atravessada pelas questões 
de gênero, classe e raça, construída e esculpida dentro do Feminismo Negro. 



152

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Sua família foi a primeira força política a atravessar sua trajetória, como relatam 
Otávio e Araújo (2020): “Esse lado em defesa da negritude é muito meu e de nossa 
avó. Famílias como a nossa, que são fortes e têm essa questão de luta racial como 
princípio, acabam se expondo mais” (Otávio; Araújo, 2020, p. 40). Influenciada 
por sua tia, Marielle absorve o feminismo negro desde cedo, sendo constituída por 
esses princípios como forma de resistência e luta. Esse processo também reflete o 
conceito de “ninguém nasce mulher: tornar-se mulher” (Beauvoir, 1967, p. 09), 
ou seja, o reconhecimento como mulher negra, já enfatizado por Beauvoir, é uma 
construção do torna-se mulher e se reconhecer.

Conforme Collins (2019), existe uma busca pela invisibilidade da mulher 
negra e a supressão de suas ideias, assim como, mulheres negras que são ativistas 
e buscam construir conhecimentos e projetos sobre mulheres negras, costumam 
enfrentar uma política de supressão. Nesse cenário, Marielle Franco se destaca 
como uma pensadora da política de segurança pública, especialmente no 
contexto das reinvenções da escravidão contemporânea. Ela observou de perto 
como essa política tem sido organizada e implementada, especialmente nas 
favelas do Rio de Janeiro.

A segurança pública, em muitos casos, é voltada para a militarização dos 
espaços e para a manifestação de um Estado Penal, que coloca jovens negros 
e pobres em situação de encarceramento, em vez de promover uma política 
pública de segurança cidadã. Esta só é possível por meio de mudanças sociais 
profundas, que transformem a política pública de segurança em um direito real 
e acessível a todos.

A política de raça, conforme Mbembe (2018, p. 18), está intrinsecamente 
ligada à política de morte. Nos termos de Foucault (1997), o racismo é uma 
tecnologia destinada a permitir o exercício do biopoder, o “velho direito 
soberano de matar”. A raça, portanto, se torna um determinante para a política 
de morte, em que o Estado decide quem vive e quem morre, definindo quais 
corpos são descartáveis. Nesse sentido, o biopoder opera, muitas vezes, para 
possibilitar o extermínio de pessoas, casos que frequentemente permanecem 
sem justiça. Atualmente, essa guerra é travada entre grupos armados que agem 
sob a máscara do Estado e aqueles que operam sem Estado, afetando também 
civis desarmados.

Em sua dissertação de mestrado, Marielle Franco analisa como as 
Unidades de Polícia Pacificadora (UPPs) estavam mais focadas na promoção 
dos megaeventos, que atraiam investimentos para a cidade, do que na real 
transformação da vida dos moradores, alinhando-se ao conceito de “cidade de 
negócios” (Franco, 2014). O período de 2018 a 2022 é, portanto, marcado por 
inúmeros eventos na área da segurança pública, caracterizado por uma política 
de morte e por propostas que se disfarçam de políticas públicas de segurança, 



153

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

mas que, na realidade, operam vidas. Essas propostas determinam quem vive e 
quem morre — seja pela ineficácia das políticas de segurança, como denunciado 
por Marielle Franco em seus estudos sobre as UPPs, seja pela falta de promoção 
de direitos básicos ou pelo encarceramento e massacre de pessoas negras, 
periféricas e LGBTQIA+.

Ao utilizar seu lugar de fala (Ribeiro, 2020), Marielle propõe uma nova 
forma de fazer política pública de segurança, com foco em programas sociais, 
como a construção de praças, a iluminação pública e o fomento ao esporte, que 
visam promover uma segurança mais humana e menos brutal (Franco, 2014).

Assim, a figura pública de Marielle Franco é marcada por diversas 
representações que se entrelaçam com os contextos eleitorais e de violência 
política entre 2018 e 2022, período que culmina com a manifestação de 
necropolítica no Brasil, com sua morte. Este evento corrobora a ideia de que as 
políticas públicas de segurança, frequentemente, existem apenas como discurso 
e são ineficazes na prática.

No campo digital, as disputas e manifestações em torno da morte de 
Marielle se intensificam. A internet se torna um espaço de exigência de justiça, 
onde sua memória é constantemente reconfigurada por meio de homenagens, 
manifestações e a luta contra as desigualdades. Nesse contexto, é relevante destacar 
o pensamento de Manuel Castells (1999, p. 41), que afirma: “Quando a Rede 
desliga o Ser, o Ser, individual ou coletivo, constrói seu significado sem a referência 
instrumental global: o processo de desconexão torna-se recíproco após a recusa, 
pelos excluídos, da lógica unilateral de dominação estrutural e exclusão social”. 
Essa lógica de desconexão é visível no uso das plataformas digitais para desafiar 
e questionar as narrativas dominantes, ao mesmo tempo em que constroem novas 
formas de significado, como no caso da figura de Marielle Franco.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

No processo de mapeamento, foi utilizada a ferramenta de visualização 
de imagens do Google, recurso que proporciona acesso rápido e abrangente não 
apenas a imagens, mas também a links e conteúdos relevantes para o objeto de 
estudo. A partir dessa ferramenta, foram exploradas diferentes representações 
utilizando os seguintes termos de busca: 1. Marielle Franco; 2. Marielle Franco 
e as Eleições de 2018; 3. Morte de Marielle Franco. Esses recortes permitiram 
visualizar a personagem em distintos papéis e momentos de sua trajetória, 
revelando como sua imagem é construída e ressignificada em diferentes 
contextos e pela própria mídia digital. 

Esse levantamento evidencia a inserção de Marielle em um cenário social 
e político que dialoga diretamente com suas origens e com as pautas que ela 



154

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

considerava essenciais: a promoção dos direitos humanos, a construção de uma 
política pública de segurança menos militarizada e mais cidadã, e a luta pela 
ocupação de espaços historicamente dominados por uma bancada masculina e 
patriarcal. Sua trajetória reflete o esforço de romper com estruturas tradicionais 
de poder, ainda predominantemente masculinas, como observa Beauvoir (1970, 
p. 91): “a sociedade sempre foi masculina; o poder político sempre esteve nas 
mãos dos homens”.

Dessa forma, Marielle Franco — mulher negra, lésbica, de origem humilde, 
moradora de comunidades periféricas, trabalhadora e militante política de 
esquerda — representa uma presença marcante e desafiadora na política brasileira 
contemporânea. Sua atuação, além de significativa, impõe-se em espaços que 
ainda carecem da representatividade de mulheres negras e deixa como legado a 
inspiração para novas gerações na política partidária e nos movimentos sociais 
do país. Considerando esse cenário, sobretudo no período de 2018 a 2022, torna-
se indispensável compreender como o mundo digital representa e ressignifica a 
imagem de Marielle Franco por meio das narrativas, imagens e discursos que 
circulam nas plataformas digitais. As lentes e os filtros utilizados para retratá-la 
revelam não apenas o alcance de sua atuação política e social, mas também as 
disputas simbólicas e políticas em torno de sua memória e de seu legado. No 
descritor 1 - Marielle Franco, retratou a personagem em diferentes papéis e 
disputas políticas em torno do seu legado, como mostra o quadro 2. 

Quadro 2: Imagens como fonte de pesquisa científica - Marielle Franco

Busca no Google: Marielle Franco

Fonte Manchete

MARRERO, Flávia. Marielle Franco, 
vereadora do PSOL, é assassinada no centro 
do Rio após evento com ativistas negras. El 
País, São Paulo, 15 mar. 2018. Disponível em: 
https://brasil.elpais.com/brasil/2018/03/ 
15/politica/1521077462_163629.html. 
Acesso em: 10 mar. 2024.

Marielle Franco, vereadora do PSOL, é 
assassinada no centro do Rio após evento 
com ativistas negras.
“Contrária à intervenção federal, a política 
havia criticado dias antes ação da PM em 
Acari. Vereadora e seu motorista foram 
mortos no Estácio, na região central da 
capital fluminense” (Marrero, 2018).

MOLICA, Fernando; BORGES, Luisa. 
Marielle Franco: a quem interessava seu 
assassinato? Vereadora de 38 anos, executada 
com quatro tiros na cabeça, é a primeira 
vítima política da barbárie do Rio de Janeiro. 
Veja, São Paulo, 15 mar. 2018. Disponível 
em: https://veja.abril.com.br/brasil/
marielle-franco-a-quem-interessava-seu-
assassinato/. Acesso em: 10 mar. 2024.

Marielle Franco: a quem interessava seu 
assassinato?
“Vereadora de 38 anos, executada com 
quatro tiros na cabeça, é a primeira vítima 
política da barbárie do Rio de Janeiro” 
(Molica; Borges, 2018).



155

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

OLIVEIRA, Mariana. Investigação da 
morte de Marielle Franco pode se tornar a 
quarta a ser federalizada desde 2004. G1, 
Brasília, 6 nov. 2019. Disponível em: https://
g1.globo.com/politica/noticia/2019/11/06/
investigacao-da-morte-de-marielle-franco-
pode-se-tornar-a-quarta-a-ser-federalizada-
desde-2004.ghtml.Acesso em: 10 mar. 2024.

Investigação da morte de Marielle Franco 
pode se tornar a quarta a ser federalizada 
desde 2004.
“STJ julga até dezembro pedido da PGR 
para tirar caso da esfera estadual e mandar 
para a federal. Federalização é possível desde 
2004. Três casos já foram federalizados; STJ 
negou dois pedidos” (Oliveira, 2019).

PACHECO, Pâmela. Quem foi Marielle 
Franco, a vereadora executada no Rio. 
Superinteressante, São Paulo, 15 mar. 2018. 
Disponível em: https://super.abril.com.
br/sociedade/quem-foi-marielle-franco-a-
vereadora-executada-no-rio/.Acesso em: 
10 mar. 2024.

Quem foi Marielle Franco, a vereadora 
executada no Rio

“A quinta vereadora mais votada da cidade 
era uma voz em ascensão na defesa dos 
Direitos Humanos. Morreu executada a 
tiros no centro do Rio” (Pacheco, 2018).

Fonte: Elaboração própria.

Na primeira lente de análise, centrada na busca pelo nome “Marielle 
Franco”, a primeira imagem apresentada mostra Marielle sorridente, tranquila e 
confiante, caminhando pelas ruas da Maré, acompanhada da manchete do jornal 
online El País: “Marielle Franco, vereadora do PSOL, é assassinada no centro do 
Rio após evento com ativistas negras” (Marrero, 2018). Essa chamada constrói a 
imagem de Marielle como figura pública e ativista engajada nos debates políticos e 
sociais, destacando seu papel como vereadora do PSOL e sugerindo que sua morte 
possui motivações políticas. A manchete reforça, assim, a violência direcionada a 
defensores dos direitos humanos, o que dialoga diretamente com a concepção de 
necropolítica proposta por Mbembe (2018), que interpreta o Estado como gestor 
da morte, marcando determinados corpos como descartáveis.

Essa concepção é aprofundada por Barros (2019), ao apontar que o 
racismo funciona como motor da necropolítica, servindo de ferramenta para 
o Estado categorizar e controlar corpos, diferenciando os mutáveis dos não 
mutáveis, os descartáveis dos preserváveis. A referência ao local do crime e ao 
evento com ativistas negras vincula a execução de Marielle a seu ativismo em 
defesa das populações marginalizadas — especialmente mulheres negras —, 
ampliando sua imagem como símbolo de resistência e justiça social.

Sob essa perspectiva, Kilomba (2016) analisa a mulher negra como 
o “outro do outro”, uma identidade imposta que a obriga a usar máscaras 
para transitar em espaços que a marginalizam. No ambiente político em que 
Marielle Franco atuava, essa condição restringe as possibilidades de fala, pois a 
mulher negra raramente é reconhecida pelas estruturas patriarcais como sujeito 
legítimo, sendo vista apenas pela alteridade. Assim, quando uma voz negra se 
ergue, diversas tentativas surgem para silenciá-la, seja por meio da violência, seja 
pela invisibilização.



156

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Como ressalta Collins (2019), mulheres negras enfrentam uma política 
deliberada de supressão, tanto na produção de conhecimento quanto na luta por 
direitos, o que frequentemente resulta na invisibilização de suas contribuições e 
no impedimento de seu acesso a espaços de poder e decisão. Marielle, no entanto, 
rompeu com essas barreiras e, ao fazê-lo, abriu caminhos para que outras vozes 
negras ocupassem e reivindicassem esses espaços.

Ainda conforme Collins (2019), as mulheres negras que se dedicam a 
produzir conhecimento sobre suas realidades enfrentam uma política que limita 
seus projetos e reforça a exclusão sistemática de suas vozes. No entanto, ao 
desafiarem essas estruturas, constroem saberes contra-hegemônicos, criando 
espaços de debate e contestação que desconstroem a narrativa da impossibilidade. 
Demonstram, assim, que os espaços de decisão também pertencem a elas e 
compartilham suas vivências, possibilitando que outras sonhem e reivindiquem 
seu lugar de fala (Ribeiro, 2020) na política e em diferentes contextos sociais.

A segunda manchete analisada, da revista online Veja, publicada em 2018, 
ecoa a indagação ainda sem resposta: “A quem interessava o seu assassinato?” 
(Molica; Borges, 2018). Essa pergunta permanece sem solução definitiva entre 
2018 e 2022, apesar de diferentes suspeitos terem sido apontados ao longo do 
período. A manchete evidencia a brutalidade da violência contra o corpo político 
de Marielle — mulher negra, lésbica e ativista —, destacando-a como a primeira 
vítima de uma política da barbárie e da morte, definida por Mbembe (2018) 
como uma prática estatal de selecionar quais vidas são consideradas dignas de 
proteção e quais estão marcadas para morrer.

Entrelaçada com sua imagem sorridente e combativa, a pergunta sobre 
os interesses por trás de sua execução torna-se ainda mais reflexiva. Marielle 
aparece, mais uma vez, como corpo político cujas disputas simbólicas envolvem 
eixos de segurança, ativismo, direitos humanos e a presença da mulher negra na 
política brasileira. Embora essa representação possa parecer reiterada, sua figura 
pública reverbera essas bandeiras de forma tão potente que se assemelha ao grito 
coletivo: “Marielle, presente!

A terceira imagem, publicada pelo portal G1 no final de 2019, retrata o 
andamento das investigações e as discussões sobre a possível federalização do 
caso (Oliveira, 2019). Essa proposta suscitou diversas opiniões e resistências, 
sendo considerada uma medida que poderia atrasar ou até paralisar os avanços já 
conquistados no âmbito estadual, tendo em vista a raridade e a complexidade dos 
processos de federalização.Nessa ocasião, o G1 associou a manchete à imagem 
de Marielle como mulher negra exercendo seu direito de fala política (Ribeiro, 
2020). Diferentemente das imagens anteriores, em que aparece sorridente e 
descontraída, aqui ela exibe um semblante sério e atento, diante do público e 



157

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

dos microfones. Essa postura reforça seu compromisso com as demandas de sua 
comunidade e evidencia, ao mesmo tempo, a dureza de um ambiente político 
que marginaliza vozes como a sua. A seriedade da expressão traduz uma forma 
de resistência e afirmativa representatividade.

Por fim, a quarta manchete, da revista online Superinteressante, propõe um 
resgate biográfico de Marielle Franco, oscilando entre seu ativismo e sua atuação 
parlamentar. O veículo destaca que ela foi a quinta vereadora mais votada do 
Rio de Janeiro e, embora a manchete aborda sua execução, também se interessa 
em apresentar sua trajetória. Termos como “vereadora”, “defensora dos direitos 
humanos” e “voz em ascensão” reforçam sua atuação política e militante 
(Pacheco, 2018), assim como a imagem anterior, essa reportagem também revela 
uma imagem de seriedade de Marielle em momentos de fala na tribuna.

Dessa forma, a análise das quatro primeiras manchetes evidencia 
Marielle Franco sob diferentes perspectivas entre 2018 e 2022. Elas ressaltam 
a brutalidade de seu assassinato, a relevância de suas pautas — especialmente 
a defesa dos direitos humanos — e o contraste entre sua origem na Maré e o 
ambiente hostil da política institucional. Assim, percebe-se como a mídia 
constrói e reproduz narrativas plurais sobre Marielle, ora destacando sua leveza 
e alegria, ora enfatizando sua seriedade e coragem diante dos desafios impostos.

No descritor 2 - Marielle Franco e eleições 2018, permite refletir como a 
mídia digital têm retratado a personagem nas eleições 2018, como figura pública 
no seu papel de vereadora, mas também que outros papéis se entrelaçam, como 
mostra o Quadro 3.

Quadro 3: Imagens como fonte de pesquisa científica. Buscas no Google - Marielle Franco 
e eleições 2018.

Busca no Google: Marielle Franco e eleições 2018

Fonte Manchete

BONIN, Robson. Influencer e deputado 
bolsonaristas, os focos de preocupação da PGR. 
Veja, São Paulo, 5 jun. 2020. Disponível em: 
https://veja.abril.com.br/coluna/radar/
influencer-e-deputado-bolsonaristas-os-
focos-de-preocupacao-da-pgr/. Acesso em: 
10 mar. 2024.

Influencer e deputado bolsonaristas, os 
focos de preocupação da PGR.

Radicalização no discurso de Sara Winter e 
Daniel Silveira preocupa investigadores da 
equipe de Augusto Aras (Bonin, 2020).

ALBUQUERQUE,  Ana  Luiza.
Ex-assessoras buscam herança eleitoral de 
Marielle no Rio. Folha de S. Paulo, São Paulo, 25 
set. 2018. Disponível em: https://www1.folha.
uol.com.br/poder/2018/09/ex-assessoras-
buscam-heranca-eleitoral-de-marielle-no-rio. 
shtml. Acesso em: 10 mar. 2024

Ex-assessoras buscam herança eleitoral de 
Marielle no Rio

Três mulheres que trabalharam com a 
vereadora assassinada são candidatas	nesta	
eleição (Albuquerque, 2018)



158

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

MUTA, Juliano. Mônica Benício, viúva de 
Marielle Franco, anuncia candidatura no 
Rio de Janeiro. Folha de Pernambuco, 31 
ago. 2020.  Atualizado  em: 31  ago. 2020. 
Disponível em: https://www.folhape.com.
br/noticias/monica-benicio-viuva-de-marielle-
franco-anuncia-candidatura-no-rio/152398/. 
Acesso em: 10 mar. 2024.

Mônica Benício, viúva de Marielle Franco, 
anuncia candidatura no Rio de Janeiro

Em entrevista ao Universa, ela revelou que 
pretende disputar as eleições municipais e 
concorrer à vereadora (Muta, 2020).

Fonte: elaboração própria.

No Quadro 3, a busca pelas palavras-chave “Marielle Franco e eleições 
2018” teve como objetivo compreender como a personagem é representada 
enquanto figura pública e política, sobretudo no contexto eleitoral e nos debates 
que se intensificaram após sua morte. A primeira manchete pertence à revista 
Veja e aborda a radicalização de um influenciador e deputado bolsonarista 
que, em ato simbólico, posou com fragmentos da placa de rua instalada em 
homenagem a Marielle Franco, após tê-la destruído (Bonin, 2020). Esse 
episódio ocorreu em 2018, pouco tempo depois de seu assassinato, e tornou-se 
emblemático como expressão de misoginia e manifestação de ódio direcionada 
não apenas a Marielle, mas, de forma ampla, às mulheres que ocupam espaços 
públicos de poder e militância.

Esse ato de violência simbólica reforça a importância da luta travada por 
Marielle Franco em defesa dos direitos humanos, no enfrentamento ao machismo 
estrutural e à lógica patriarcal que historicamente exclui e silencia mulheres — 
sobretudo mulheres negras — nos espaços institucionais e de decisão. Como 
bem pontua Djamila Ribeiro (2018) é fundamental compreender o feminismo 
negro a partir de uma abordagem interseccional, que reconhece a sobreposição 
de opressões relacionadas à raça, ao gênero, à classe e à orientação sexual.

Dessa maneira, o episódio da destruição da placa evidencia as tentativas 
de apagar símbolos  e  referências  que  representam  a  resistência  de  corpos  
historicamente marginalizados. Ao mesmo tempo, destaca a relevância de 
Marielle Franco como símbolo de uma luta que ultrapassa sua figura individual, 
tornando-se representação coletiva de movimentos sociais, feministas e 
antirracistas. 

Assim, observa-se que, mais do que homenagear ou recordar, os atos 
de violência simbólica e política contra Marielle Franco buscam inviabilizar a 
presença e a atuação de mulheres negras e periféricas em espaços historicamente 
elitizados. A abordagem da revista Veja ao relatar o caso, ainda que sob uma 
ótica jornalística, evidencia os tensionamentos e as resistências presentes na 
sociedade brasileira contemporânea, reafirmando a atualidade e a urgência 
das pautas que Marielle defendia, bem explicitado por Djamila Ribeiro (2018) 



159

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

que pensar o movimento feminista de maneira pontual como pauta principal, 
priorizando uma abordagem interseccional, devido as multiplas opressões para 
além do gênero. 

A esse respeito, uma das imagens analisadas apresenta Daniel Silveira, 
político de perfil extremista, posando para uma fotografia ao lado de Rodrigo 
Amorim, ambos identificados como apoiadores de Jair Bolsonaro. Na ocasião, 
eles exibem, de forma provocativa, os fragmentos da placa de Marielle, enquanto 
Amorim veste uma camisa com a estampa do rosto do então candidato à 
presidência. Este ato, registrado no período das eleições de 2018, transcende a 
provocação simbólica e materializa-se como gesto misógino violento no cenário 
político nacional. Tal imagem representa não apenas a radicalização do discurso 
de ódio, mas também a expansão de uma onda conservadora e autoritária — 
simbolizada pelo bolsonarismo — cujos efeitos, ao longo dos anos seguintes, 
mostraram-se profundamente nocivos à democracia e aos direitos das minorias.

Em contraste a esse cenário de violência simbólica e política, a segunda 
manchete analisada, apresenta uma narrativa de resistência e continuidade. 
Intitulada “As sementes de Marielle” (Albuquerque, 2018), a reportagem destaca 
a candidatura de três mulheres negras pelo PSOL — Renata Sousa, Mônica 
Francisco e Dani Monteiro —, todas ex-assessoras de Marielle que se entrelaçam 
diretamente com a última manchete publicada pela Folha de Pernambuco 
(2020), anunciando a candidatura de Mônica Benício (Muta, 2020).  As matérias 
evidenciam o compromisso dessas candidatas com a preservação do legado 
político da vereadora, ao mesmo tempo em que reafirma o desejo de Marielle 
de ampliar a presença de mulheres negras nos espaços institucionais de poder. 
A imagem que acompanha a reportagem ilustra a chegada das três candidatas à 
Assembleia Legislativa do Rio de Janeiro, simbolizando a consolidação de uma 
política interseccional que articula gênero, raça e classe, conforme defendido por 
Ribeiro (2018), e a ocupação de espaços historicamente restritos.

Desse modo, as manchetes e imagens analisadas no Quadro 3 revelam 
tanto os ataques simbólicos e políticos dirigidos à memória de Marielle Franco 
quanto os movimentos de resistência e continuidade de sua luta. Ao apresentar 
a destruição da placa, a violência misógina e, ao mesmo tempo, a ascensão 
de mulheres negras ao espaço institucional, evidencia-se o embate entre as 
forças conservadoras e a luta pela democratização do espaço político no Brasil 
contemporâneo.

No último descritor - Morte de Marielle Franco, evidencia as disputas 
políticas em torno da vida e morte de Marielle e as disputas simbolicas que se 
manifestaram além da brutalidade e violência, como é elecando no Quadro 4.



160

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Quadro 4: Imagens como fonte de pesquisa científica. Buscas no Google - Morte de 
Marielle Franco.

Busca no Google: Morte de Marielle Franco

Fonte Manchete

VEJA. Polícia tem agora só uma hipótese 
para morte de Marielle: execução. Veja, São 
Paulo, 15 mar. 2018. Disponível em: https://
veja.abril.com.br/brasil/policia-tem-agora-
so-uma-hipotese-para-morte-de-marielle-
execucao/. Acesso em: 10 mar. 2024.

Polícia tem agora só uma hipótese para 
morte de Marielle: execução.
Vereadora do PSOL foi morta a tiros no 
centro do Rio de Janeiro juntamente com 
seu motorista na noite desta quarta; ela 
criticava policiais e intervenção (Veja, 2018).

PRAGMATISMO POLÍTICO. Marielle 
Franco levou 4 tiros na cabeça; nova testemunha 
é identificada. 15 mar. 2018. Disponível em: 
https://www.pragmatismopolitico.com.
br/2018/03/marielle-franco-tiros-na-cabeca.
html. Acesso em: 10 mar. 2024.

Marielle Franco levou 4 tiros na cabeça; 
nova testemunha é identificada
Marielle Franco (PSOL) foi assassinada com 
4 tiros na cabeça. A segunda testemunha do 
crime foi identificada e ouvida. No Twitter, 
um dia antes de sua morte, a vereadora 
reclamou da violência da PM. A imprensa 
internacional repercute o caso (Pragmatismo 
Político, 2018).

ESTADÃO CONTEÚDO. Polícia
do RJ diz que tem condições para apurar 
morte de Marielle. Exame, São Paulo, 15 
mar. 2018. Atualizado em: 16 mar. 2018. 
Disponível em: https://classic.exame.com/
brasil/policia-do-rio-nega-ajuda-da-pf-para-
inv estigar-morte-de-marielle/. Acesso em: 
10 mar. 2024.

Polícia do RJ diz que tem condições para 
apurar morte de Marielle
O órgão federal ofereceu auxílio, mas segundo 
o chefe da Polícia Civil, “a instituição tem 
todas as condições de resolver o caso” 
(Estadão Conteúdo, 2018).

Fonte: Elaboração própria.

No Quadro 4, foram utilizadas as palavras-chave “Morte de Marielle 
Franco” com o objetivo de evidenciar como as disputas políticas se intensificaram 
em torno de seu assassinato, ocorrido em um ano marcado por forte polarização 
política e pela ascensão de grupos de extrema-direita no Brasil. Por outro lado, 
2018 também é considerado o momento em que se rompeu o pacto das forças 
democráticas, estabelecido durante a transição da ditadura militar para a 
democracia no país.

Nesse contexto, a primeira manchete analisada pertence à Revista Veja, 
que destaca o fato de Marielle Franco ser uma militante perseguida e ativista 
combativa contra as intervenções militares violentas nas favelas cariocas. Pouco 
antes de sua morte, Marielle discursava na Casa das Pretas sobre a importância 
da participação de mulheres negras na política e da ocupação de espaços 
historicamente marcados pelo racismo estrutural e pelo domínio masculino 
branco (Veja. 2018).

A imagem publicada pela Veja (2018) retrata o momento de seu 
sepultamento. Entre a manchete e a fotografia, percebe-se uma tentativa de 



161

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

encerrar sua militância com sua morte. Na cena, pessoas carregam seu caixão, 
e, para os opositores de sua luta, a imagem parecia anunciar o fim da resistência 
que ela representava. No entanto, seu assassinato, longe de silenciar sua 
trajetória, desencadeou um movimento coletivo de resistência e luta por justiça, 
transformando Marielle em símbolo permanente de enfrentamento às opressões.

Essa narrativa remete à reflexão de Judith Butler (2019, p. 40), que 
indaga: “A questão que me preocupa, à luz da violência global recente, é: quem 
conta como humano? Que vidas contam como vidas? E, finalmente, o que 
concede a uma vida ser passível de luto?”. Essa inquietação dialoga diretamente 
com a marginalização histórica de grupos considerados descartáveis pelo 
Estado (Mbembe, 2018), especialmente quando categorias como raça, etnia, 
sexualidade e classe social são utilizadas como justificativa para o extermínio, 
sustentado pelo motor necropolítico do racismo. Butler (2019) argumenta que 
determinadas vidas são socialmente invisibilizadas ou desvalorizadas, e a forma 
brutal como Marielle foi assassinada, bem como a luta por justiça, evidenciam 
essa distinção entre vidas reconhecidas e vidas descartáveis. Tal cenário expõe 
uma política de morte que busca eliminar e silenciar vozes dissidentes, impondo 
máscaras (Kilomba, 2016) e perpetuando a exclusão.

Dando continuidade à análise, a segunda manchete, veiculada pelo jornal 
online Pragmatismo Político, relata a brutalidade do crime, destacando que Marielle 
foi alvejada com quatro tiros na cabeça, caracterizando um ato de violência extrema 
e simbólica (Pragmatismo Politico, 2018). O atentado configura precisamente o 
tipo de prática que a vereadora denunciava em sua atuação parlamentar, ao expor 
as ações ostensivas e repressivas da polícia, carentes de estratégias preventivas e 
respeitosas aos direitos humanos (Franco, 2014).

A imagem associada à notícia evidencia a relação entre Marielle e o 
veículo que a conduzia para casa na noite do crime, tornando ainda mais visível 
a barbárie do atentado. Diante da brutalidade do ato, é impossível dimensionar o 
horror vivido naquela noite. Para contextualizar essa experiência, recorre-se ao 
relato de Fernanda Chaves, única sobrevivente do ataque, conforme narrado por 
Chico Otávio e Vera Araújo (2020). O testemunho de Fernanda, ao reconstruir 
os últimos momentos de Marielle, contribui para compreender a violência 
não apenas como ato físico, mas como uma tentativa de destruir símbolos de 
resistência e luta popular.

Uma rajada. Uma única rajada de um segundo. Os vidros explodindo e os 
estilhaços vindo um jato. Como se uma onda gigantesca de vidro tivesse 
se quebrado ao meu lado. Me enrolei e abaixei num movimento imediato, 
como um caracol, junto às pernas de Marielle. Um silêncio absoluto, 
interrompido pelo ‘ai’ do Anderson. Meu corpo queimava como se tivesse 
sido açoitado por mil chicotes de uma vez (Otávio; Araújo, 2020, p. 08).



162

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

A terceira manchete analisada, retoma a discussão sobre a federalização 
do caso de Marielle e Anderson, que, embora solicitada, foi recusada, mantendo-
se as investigações no âmbito estadual (Estadão, 2018). A imagem veiculada 
mostra Anielle Franco, irmã de Marielle, em um momento de profunda dor e 
agonia pela perda da irmã, sendo acolhida por abraços que, contudo, não são 
capazes de confortar uma alma devastada. Como afirma Franco (2014, p. 99): 
“Nenhuma desculpa pública, seja governamental ou não, oficial ou não, é capaz 
de acalentar as mães que perderam seus filhos”.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Este trabalho teve como objetivo analisar as representações da figura de 
Marielle Franco em imagens veiculadas por jornais e revistas online, considerando 
os desdobramentos políticos e sociais de sua trajetória e de sua morte. A partir 
dessa análise, foram identificadas três perspectivas predominantes: “Marielle 
Franco”, “Marielle Franco e as eleições de 2018” e “Morte de Marielle Franco”.

Em um primeiro momento, a análise revelou Marielle como uma mulher 
negra de voz ativa na política, defensora dos direitos humanos, combatente do 
machismo e do patriarcado, militante pelos direitos básicos nas favelas e ativista 
contra a violência policial. No segundo momento, as imagens e narrativas 
destacaram as disputas políticas em torno de sua figura enquanto vereadora, 
personalidade pública e referência para as pautas das mulheres negras na política. 
Por fim, o terceiro momento abordou a dor da perda e a violência simbólica e 
física imposta a corpos negros e marginalizados. Como propõe Mbembe (2018), 
esses corpos são marcados socialmente para morrer.

Os resultados evidenciaram que a imagem de Marielle transcende sua 
atuação política institucional, tornando-se símbolo de resistência, denúncia 
das desigualdades sociais e enfrentamento ao racismo e à violência estatal. 
Além disso, constatou-se que sua trajetória e seu assassinato mobilizaram 
disputas políticas, ressignificações e articulações sociais que contribuíram para 
ampliar o debate sobre a representatividade de mulheres negras na política e os 
desafios enfrentados por aqueles que ousam romper com estruturas de poder 
historicamente excludentes.

REFERÊNCIAS

ALBUQUERQUE, Ana Luiza. Ex-assessoras buscam herança eleitoral 
de Marielle no Rio. Folha de S. Paulo [online], São Paulo, 25 set. 2018. 
Disponível em: https://www1.folha.uol.com.br/poder/2018/09/ex-
assessoras-buscam-heranca-eleitoral-de-m arielle-no-rio.shtml. Acesso em: 10 
mar. 2024.



163

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

BACICH, Lilian; MORAN, José (org.). Metodologias ativas para uma educação 
inovadora: uma abordagem teórico-prática. Porto Alegre: Penso, 2018.

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. 3. reimp. da 1. ed. São Paulo: 
Edições 70, 2016. Tradução de Luís Antero Reto e Augusto Pinheiro.

BARROS, Rodolfo Arruda Leite de. Uma leitura da biopolítica: reflexões 
sobre a segurança pública no Brasil (2006–2017). Horizontes, [S. l.], v. 37, p. 
e019023, 2019. 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo: a experiência vivida. 2. ed. 
Tradução de Sérgio Milliet. São Paulo: Difusão Européia do Livro, 1967. 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo: fatos e mitos. 4. ed. Tradução de 
Sérgio Milliet. São Paulo: Difusão Européia do Livro, 1970. 

BERBEL, Neusi Aparecida Navas. As metodologias ativas e a promoção da 
autonomia dos estudantes. Semina: Ciências Sociais e Humanas, Londrina, v. 
32, n. 1, p. 25-40, jan.-jun. 2011.

BONIN, Robson. Influencer e deputado bolsonaristas, os focos de preocupação 
da PGR. Veja [online], São Paulo, 5 jun. 2020. Disponível em:https://veja.
abril.com.br/coluna/radar/influencer-e-deputado-bolsonaristas-os-focos-de-
preoc upacao-da-pgr/. Acesso em: 10 mar. 2024.

BUTLER, Judith. Vida precária: os poderes do luto e da violência. Tradução 
de Andreas Lieber.Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019. 

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na 
América Latina a partir de uma perspectiva de gênero. In: COSTA, Albertina 
de Oliveira; BRUSCHINI, Cristina (org.). Uma questão de gênero. São Paulo: 
Fundação Perseu Abramo, 2011. p. 49-61.

CARVALHO, Mariana Freitas Canielo de; MATEUS, Cristielle Andrade. Fake 
news e desinformação no meio digital: análise da produção científica sobre o 
tema na área de Ciência da Informação. In: Encontro Regional dos Estudantes 
de Biblioteconomia, Documentação, Gestão e Ciência da Informação das 
Regiões Sudeste, Centro-Oeste e Sul – V Erebd Sudeste-Centro-Oeste-Sul, 
2018, Anais [...]. Belo Horizonte: UFMG, 2018. 

CASTELLS, Manuel. A sociedade em rede. São Paulo: Paz e Terra, 1999. 
Tradução de Roneide Venâncio Majer.

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, 
consciência e a política do empoderamento. Tradução de Black Feminist 
Thought: Knowledge, Consciousness and the Politics of  Empowerment. São 
Paulo: Boitempo, 2019.

ESTADÃO. Polícia do RJ diz que tem condições para apurar morte de 
Marielle. Exame [online], São Paulo, 15 mar. 2018. Atualizado em: 16 mar. 
2018. Disponível em: https://classic.exame.com/brasil/poli cia-do-rio-nega-
ajuda-da-pf-para-inv estigar-morte-de-marielle/. Acesso em: 10 mar. 2024.



164

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 1997.

FRANCO, Marielle. UPP – a redução da favela a três letras: uma análise 
da política de segurança pública do estado do Rio de Janeiro. 2014. 136f. 
Dissertação (Mestrado em Administração) – Curso de Administração, 
Universidade Federal Fluminense, Rio de Janeiro, 2014. Disponível em: 
https://app.uff.br/riuff/handle/1/2166. Acesso em: 21 abr. 2021.

KILOMBA, Grada. A máscara. Cadernos de Literatura em Tradução, n. 16, 
p. 171-180, 2016. 

MARRERO, Flávia. Marielle Franco, vereadora do PSOL, é assassinada no 
centro do Rio após evento com ativistas negras. El País [online], São Paulo, 
15 mar. 2018. Disponível em: https://brasil.elpais.com/brasil/2018/03/15/
politica/1521077462_163629.html. Acesso em: 10 mar. 2024.

MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, 
política de morte. Tradução de Renata Santini. São Paulo: N-1 Edições, 2018.

MOLICA, Fernando; BORGES, Luisa. Marielle Franco: a quem interessava 
seu assassinato? Vereadora de 38 anos, executada com quatro tiros na cabeça, 
é a primeira vítima política da barbárie do Rio de Janeiro. Veja [online], São 
Paulo, 15 mar. 2018. Disponível em: https://veja.abril.com.br/brasil/marielle-
franco-a-quem-interessava-seu-assassinato/. Acesso em: 10 mar. 2024.

MUTA, Juliano. Mônica Benício, viúva de Marielle Franco, anuncia 
candidatura no Rio de Janeiro. Folha de Pernambuco [online], 31 ago. 2020. 
Disponível em: https://www.folhape.com.br/noticias/monica-benicio-viuva-
de-marielle-franco-anuncia-cand idatura-no-rio/152398/. Acesso em: 10 mar. 
2024.

OLIVEIRA, Mariana. Investigação da morte de Marielle Franco pode se 
tornar a quarta a ser federalizada desde 2004. G1 [online], Brasília, 6 nov. 
2019. Disponível em: https://g1.globo.com/politica/noticia/2019/11/06/
investigacao-da-morte-de-marielle-franco- pode-se-tornar-a-quarta-a-ser-
federalizada-desde-2004.ghtml. Acesso em: 10 mar. 2024.

OTÁVIO, Chico; ARAÚJO, Vera. Mataram Marielle: como o assassinato de 
Marielle Franco e Anderson Gomes escancarou o submundo do crime carioca 
e a guerra pela sobrevivência no Brasil. Rio de Janeiro: Intrínseca, 2020.

PACHECO, Pâmela. Quem foi Marielle Franco, a vereadora executada no Rio. 
Superinteressante [online], São Paulo, 15 mar. 2018. Disponível em: https://
super.abril.com.br/sociedade/quem-foi-marielle-franco-a-vereadora-executada-
no-rio/. Acesso em: 10 mar. 2024.

PRAGMATISMO POLÍTICO. Marielle Franco levou 4 tiros na cabeça; 
nova testemunha é identificada. 15 mar. 2018. Disponível em: https://www.
pragmatismopolitico.com.br/2018/03/marielle-franco-tiros-na-cabeca.html. 
Acesso em: 10 mar. 2024.



165

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. São Paulo: Editora Jandaíra, 2020.

RIBEIRO, Djamila. Quem tem medo do feminismo negro? São Paulo: 
Companhia das Letras, 2018.

VEJA. Polícia tem agora só uma hipótese para morte de Marielle: execução. 
Veja [online], São Paulo, 15 mar. 2018. Disponível em: https://veja.abril.
com.br/brasil/policia-tem-agora-so-uma-hipotese-para-morte-de-marielle-
execucao/. Acesso em: 10 mar. 2024.

UZUN, Maria Luisa Cervi. As principais contribuições das teorias da 
aprendizagem para a aplicação das metodologias ativas. Thema, v. 19, n. 1, p. 
153-163, 2021. 



166

SERÁ QUE LELÊ GOSTA DO QUE VÊ? 
ANÁLISE SOBRE UM RELATO DE EXPERIÊNCIA 

UTILIZANDO A LITERATURA INFANTIL

Fernanda Dias Maciel1

O cabelo crespo representa a ancestralidade em forma de coroa, a memória 
em forma de cachos e carapinhas que tecem e moldam nossa identidade.

Inicialmente, o título deste artigo seria “Lelê aprende a gostar do que vê: 
uma história sobre a ancestralidade do cabelo crespo”. Essa escolha refletia uma 
leitura mais otimista e linear da narrativa do livro, centrada na ideia de que a 
personagem Lelê, ao descobrir suas raízes africanas, passa a valorizar seu cabelo 
crespo.

No entanto, após participar do grupo de trabalho “Literatura infantil 
e leituras contracoloniais: práticas educativas nos produtos culturais 
afrodiaspóricos”, durante o VI Congresso de Pesquisadoras(es) Negras(os) 
da Região Sudeste (VI Copene – Sudeste), realizado em setembro de 2025 na 
Universidade Federal de Ouro Preto, fui provocada a repensar essa abordagem.

As trocas com outras pesquisadoras negras me levaram a refletir sobre 
como determinadas narrativas, mesmo quando bem-intencionadas, podem 
reforçar estereótipos ou simplificar processos identitários complexos. A leitura 
que eu fazia inicialmente colocava Lelê em um percurso de aceitação quase 
imediata, como se bastasse encontrar um livro sobre a África para que ela 
passasse a amar seu cabelo. Essa perspectiva, embora esperançosa, não dava 
conta das camadas de dor, rejeição e reconstrução que atravessam a experiência 
de crianças negras em relação à sua estética.

Além disso, as discussões no grupo de trabalho trouxeram críticas 
à ilustração da personagem, que apresenta o cabelo de forma exagerada e 
caricatural, o que pode gerar reações de deboche ou desconforto entre as crianças. 
Essa análise dialogava diretamente com o que observei em sala de aula: algumas 
crianças riram ao ver a imagem da capa, e uma delas representou o cabelo da 
personagem com bombril, evidenciando como o estigma ainda circula, mesmo 
em espaços educativos que buscam valorizar a identidade negra.

1	 Mestranda em Educação da Universidade Federal de Viçosa.   Bolsista do Projeto “Presen-
ças Negras na Pós”, financiado pela CAPES.  Integrante do Grupo Educagera (Pesquisa 
em Educação, Gênero e Raça) da Universidade Federal de Viçosa. E-mail: fernanda.ma-
ciel@ufv.br.



167

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Essas reflexões me fizeram compreender que o título anterior não 
representava a complexidade da experiência vivida, nem contribuía para uma 
leitura crítica da obra. Decidi, então, reformular o título e a abordagem do relato, 
assumindo uma postura mais situada, que reconhece tanto os limites quanto 
as potências da literatura infantil como ferramenta de educação antirracista. 
Esse movimento não foi apenas uma mudança de nome, mas resultou em uma 
revisão epistemológica, fruto da escuta, do compartilhamento e da construção 
coletiva do conhecimento.

Este relato descreve uma experiência realizada em uma escola pública 
de Mogi das Cruzes – São Paulo, com o objetivo de valorizar a identidade 
negra e a cultura africana entre crianças de 7 e 8 anos, no ano de 2019. Durante 
minha prática como educadora antirracista, e diante da inexistência de projetos 
voltados à cultura e à história negra na escola, iniciei um trabalho com o livro 
O cabelo de Lelê, escrito por Valéria Belém e ilustrado por Adriana Mendonça, 
publicado em 2007 pela Editora Nacional.

A história narra a trajetória de uma menina negra que não gostava do 
próprio cabelo e se perguntava de onde vinham seus cachos. Ao encontrar um 
livro, ela descobre sua história e a beleza de sua herança africana. Uma das 
questões levantadas sobre essa narrativa diz respeito à forma como a personagem 
descobre sua ancestralidade, pois conhecer a história do continente africano 
exige tempo, pesquisa e aprofundamento. No entanto, no livro, esse processo é 
apresentado de maneira imediata.

A experiência foi desenvolvida em duas etapas. Na primeira, promovemos 
rodas de conversa sobre as texturas e os diversos tipos de cabelo presentes na 
sala de aula, suas diferenças e semelhanças. Sendo educadora negra e de cabelo 
crespo, permiti que as crianças tocassem meu cabelo como forma de desconstruir 
ideias estereotipadas e promover o respeito à estética negra.

Em seguida, apresentei o livro O cabelo de Lelê e realizamos a leitura 
coletiva. Em relação à estética da personagem, o grupo de trabalho sobre 
literatura infantil havia questionado a forma como o cabelo é representado na 
capa, com traços exagerados que podem reforçar estereótipos sobre crianças 
negras.

Após a leitura, as crianças foram convidadas a criar o cabelo da 
personagem utilizando linhas, grãos e materiais disponíveis em casa. Os 
trabalhos foram expostos para as demais turmas da escola, o que possibilitou 
que a discussão sobre identidade negra e autoestima fosse compartilhada com 
toda a comunidade escolar. No entanto, essa etapa também revelou tensões: 
uma criança utilizou bombril para representar o cabelo da personagem, o que 
gerou um debate ético e pedagógico sobre os riscos de reforçar estigmas.



168

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

O cabelo das pessoas negras foi historicamente desvalorizado como o 
estigma mais visível da negritude, sendo utilizado para justificar a subordinação 
de africanas e africanos, como aponta Mercer (1994) citado por Kilomba (2019).

Segundo Grada Kilomba (2019), enquanto a cor da pele das pessoas 
escravizadas era, em certa medida, tolerada pelos senhores brancos, o cabelo 
crespo era visto como símbolo de “primitividade”, inferioridade e desordem. 
Classificado como “cabelo ruim”, o cabelo africano tornou-se alvo de 
estigmatização, uma construção fantasmagórica que, infelizmente, ainda 
é reproduzida no Brasil. A atividade, embora concebida como forma de 
valorização, revelou que os estereótipos persistem e precisam ser enfrentados 
com escuta, cuidado e constante revisão das práticas pedagógicas.

A proposta, apesar de ter sido pensada para promover a valorização do 
cabelo crespo, gerou um resultado que tensionou o objetivo inicial. O uso de 
bombril por uma criança para representar o cabelo da personagem evidenciou 
como os estereótipos ainda estão presentes e precisam ser enfrentados com 
sensibilidade e escuta atenta. Como descreve Grada Kilomba (2019), esse é o 
risco que se corre ao objetificar o “outro”, neste caso, o cabelo da personagem 
negra, representado como “ruim” pelo aluno e sua família. A decisão de não 
expor esse trabalho foi tomada com base em um compromisso ético e pedagógico 
com a valorização da estética negra.

A atividade tinha como objetivo desconstruir estereótipos sobre o cabelo 
crespo, promovendo sua valorização como símbolo de beleza, diversidade e 
ancestralidade. Ao observar as reações das crianças, como o interesse por novos 
penteados e o envolvimento na leitura coletiva do livro, foi possível perceber 
deslocamentos importantes no modo como elas se relacionavam com seus 
próprios cabelos. Esse episódio marcou um ponto de virada na minha prática 
pedagógica. Ao reconhecer os efeitos da proposta e os riscos envolvidos na 
representação simbólica do cabelo, compreendi que o conhecimento, inclusive 
o nosso, como educadoras e educadores, está em constante construção. Não se 
trata de saber tudo, mas de estar aberta à escuta, à crítica e à reflexão.

Esta revelou tensões significativas, mas também gerou aprendizados 
profundos. Foi a partir da análise atenta das reações das crianças, dos debates 
com os colegas e da minha própria trajetória como mulher negra que pude 
ressignificar essa experiência. Como nos ensina bell hooks (2017), ensinar é um 
ato de liberdade, mas também de vulnerabilidade.

A sala de aula é um espaço em que o educador precisa estar disposto 
a aprender com os erros, a rever suas práticas e a se transformar junto com 
os estudantes. Paulo Freire (2021) também nos lembra que “ninguém 
educa ninguém, ninguém educa a si mesmo; os homens se educam entre si, 



169

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

mediatizados pelo mundo”. E foi exatamente isso que aconteceu: a mediação 
do mundo, por meio do livro, das crianças e dos professores, me educou. O erro 
não invalida o trabalho, mas o transforma em uma oportunidade de revisão, de 
afeto e de compromisso ético com a educação antirracista.

Sou professora da educação básica, atuando no ensino fundamental, tanto 
nos anos iniciais quanto nos finais. Minha trajetória acadêmica é marcada pelo 
compromisso com a educação antirracista e pela valorização das identidades 
negras e indígenas no espaço escolar. Desde a graduação, venho pesquisando 
e refletindo sobre a Lei nº 10.639/2003, que tornou obrigatória a inclusão da 
história e cultura afro-brasileira e africana nos currículos da educação básica. 
Essa legislação foi posteriormente ampliada pela Lei nº 11.645/2008, que 
incorporou também o ensino da história e cultura indígena.

A escrita da minha monografia sobre relações raciais foi um marco 
importante na minha formação, pois me permitiu compreender a urgência de 
trabalhar essas temáticas desde a educação infantil. A invisibilidade histórica 
das populações negras e indígenas nos currículos escolares contribui para a 
reprodução do racismo estrutural e para o silenciamento de saberes ancestrais 
que foram sistematicamente excluídos dos espaços de ensino. Reconhecer e 
valorizar essas histórias é um ato político e pedagógico que transforma a escola 
em um espaço de resistência e emancipação.

A literatura infantil pode ser uma ferramenta potente na construção 
de uma educação antirracista, plural e emancipadora. Por meio das histórias, 
personagens e narrativas, é possível abordar questões fundamentais, como 
identidade, diversidade cultural e enfrentamento ao racismo, temas urgentes 
na formação de crianças conscientes e críticas. Ao apresentar protagonistas 
negros/as em contextos de valorização, a literatura rompe com estereótipos 
historicamente reproduzidos e oferece às crianças a possibilidade de se 
reconhecerem como sujeitos de saber, beleza e potência.

Como aponta a pesquisadora Regina Dalcastagnè (2024), a 
representatividade na literatura não é apenas estética, mas política: ela forma 
imaginários, constrói pertencimentos e educa efetivamente. Essa dimensão 
política da representação também é abordada por bell hooks (2020), ao afirmar 
que “a representação é o lugar onde se trava a batalha pelo poder sobre como 
os significados são construídos”. Para hooks (2020), romper com imagens 
estigmatizadas é essencial para que sujeitos negros possam se ver de forma 
afirmativa e complexa, especialmente na infância.

Nilma Lino Gomes (2006), ao discutir o corpo e o cabelo como símbolos 
da identidade negra, destaca que eles são também territórios de memória e 
resistência. A presença de personagens com cabelos crespos, corpos negros e 



170

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

histórias de valorização ancestral contribui para a formação de uma autoestima 
positiva entre crianças negras, rompendo com o silenciamento histórico que 
marcou a literatura infantil brasileira.

A pesquisadora Cristiane Pestana (2023), em sua tese de doutorado Eu sou 
o que vejo: representação e representatividade negra na literatura infantil contemporânea, 
problematiza a narrativa e as ilustrações do livro O cabelo de Lelê e nos traz 
reflexões sobre os estereótipos reforçados nas imagens da personagem. Segundo 
a autora, embora a obra seja frequentemente utilizada em contextos escolares 
para abordar questões de identidade racial e valorização do cabelo crespo, suas 
ilustrações, marcadas pelo exagero, podem reforçar estereótipos negativos sobre 
meninas negras. Experiências em sala de aula revelaram que a leitura do livro 
gerou reações de deboche e rejeição por parte dos alunos, evidenciando como 
representações visuais impactam diretamente a autoestima de crianças negras.

Esta relata que, apesar de tentativas pedagógicas de contextualizar 
a ilustração como interpretação artística, os estereótipos presentes na obra 
provocaram desconforto e reforçaram práticas discriminatórias. A narrativa, que 
propõe uma solução rápida para o processo de aceitação da identidade negra, 
é considerada frágil e simplista diante da complexidade do empoderamento 
feminino e da transição capilar. Teóricos como Homi Bhabha (1998), Stuart 
Hall (2016) e Frantz Fanon (2008) são mobilizados para discutir como imagens 
estereotipadas alimentam discursos coloniais e hegemônicos, contribuindo para 
a desumanização e a invisibilidade da população negra.

Sendo assim, a obra é criticada por não promover uma identificação 
positiva entre leitoras negras e a personagem e por consolidar visões racistas. 
Essa análise reforça a importância de revisar criticamente os materiais utilizados 
na educação infantil — especialmente aqueles que pretendem promover 
a valorização da identidade negra —, para que não reproduzam os mesmos 
mecanismos de exclusão que buscam combater.

Espero que este trabalho possa contribuir com reflexões em torno da 
literatura infantil. O objetivo não é apenas criticar o livro, mas problematizar seu 
uso. Não apenas O cabelo de Lelê, mas também outras obras estão presentes nas 
bibliotecas escolares e precisam ser analisadas criticamente. Encerrar este relato 
não é apenas concluir um processo, mas reconhecer que a educação antirracista 
é feita de revisões constantes, de encontros e de coragem. Que possamos seguir 
criando experiências pedagógicas que honrem nossas histórias, enfrentem 
estigmas e afirmem a dignidade de nossas crianças.



171

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

CAMINHOS POSSÍVEIS: ENTRE O LIVRO E A VIDA

A experiência com O cabelo de Lelê revelou que a literatura infantil, 
quando mediada com escuta e criticidade, pode ser um ponto de partida para 
deslocamentos importantes na construção da identidade negra. No entanto, 
também evidenciou que representações estigmatizadas, mesmo quando bem-
intencionadas, podem reforçar violências simbólicas e afetar profundamente a 
autoestima de crianças negras.

Por isso, é urgente que educadoras e educadores se tornem leitores críticos 
dos materiais que circulam nas escolas. A presença de personagens negros não 
garante, por si só, uma abordagem antirracista. É preciso observar como esses 
corpos são desenhados, quais histórias contam, que afetos provocam e que silêncios 
carregam. A mediação pedagógica deve ser cuidadosa, situada e aberta ao diálogo, 
especialmente quando se trata de temas como raça, ancestralidade e estética negra.

A literatura infantil antirracista não se constrói apenas pela inclusão, mas 
pela complexidade com que as narrativas são apresentadas. É necessário romper 
com soluções simplistas e criar espaços de escuta, investigação e valorização das 
trajetórias negras em sua pluralidade. Isso exige formação docente contínua, 
acesso a obras diversas e projetos pedagógicos que dialoguem com as realidades 
dos estudantes.

Como educadora negra, sigo aprendendo com cada criança, cada 
livro, cada troca. A sala de aula é território de disputa, mas também de afeto 
e reconstrução. Que possamos seguir formando leitores e leitoras capazes de 
questionar, imaginar e transformar a realidade que vivenciam. Que possamos 
nos perguntar, com coragem e compromisso: o que podemos fazer para que 
todas as crianças gostem de se ver?

REFERÊNCIAS

BHABHA, Homi.  O local da cultura.  Belo Horizonte: Editora UFMG, 1998.

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 
20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade 
da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”. Disponível em: https://www.
planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639.htm. Acesso em: 17 out. 2025.

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei nº 9.394, de 
20 de dezembro de 1996, modificada pela Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 
2003, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade 
da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm. 
Acesso em: 17 out. 2025.



172

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

DALCASTAGNÈ, Regina. Política, estética, escrita – entrevista com Regina 
Dalcastagnè. Em Tese, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 01–15, 2024. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da 
Silveira. Salvador: EDUFBA, 2008. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 60. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
2021.

HALL, Stuart. Cultura e representação. Rio de Janeiro: Editora PUC Rio: 
APUCIRI, 2016. Organização e revisão técnica: Arthur Ituassu. Tradução: 
Daniel Miranda e Wilian Oliveira.  

hooks, bell. Olhares negros: raça e representação. São Paulo: Elefante, 2020.

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. 
São Paulo: WMF Martins Fontes, 2017.

GOMES, Nilma Lino. Sem perder a raiz: corpo e cabelo como símbolos da 
identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2006.

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 
Tradução de Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.

PESTANA, Cristiane Veloso de Araújo. Eu sou o que vejo: representação e 
representatividade negra na literatura infantil contemporânea. 2023. 220f. Tese 
(Doutorado em Letras) – Faculdade de Letras, Universidade Federal de Juiz de 
Fora, Juiz de Fora, 2023.



173

ESTIGMA DA MENORIDADE RACIAL: 
A NECESSIDADE DE UMA PROTEÇÃO 

RACIALIZADA NO ESTATUTO DA CRIANÇA
E DO ADOLESCENTE

Milton do Rosário da Cruz Rosalino1

Ricardo Alexandre da Cruz2

INTRODUÇÃO

Neste artigo sistematiza-se como as crianças negras sofreram no período 
da escravidão com uma infância violentada e abandonada, que após a abolição 
passou para uma infância do “de menor” ou menorizada, reflete-se como as 
instituições de acolhimento e os processos de adoções no Brasil são permeados 
de racismo que muitas vezes se reconfiguram em maus-tratos e preterimento 
das crianças e adolescentes negros. E por fim, medita-se observações contra 
a homogeneização das crianças e infâncias negras e brancas no Estatuto da 
Criança e do Adolescente esboçando caminhos da necessidade de uma proteção 
racializada respaldada pelo documento citado. Esboça-se a premissa de que é 
necessário pensar a infância no plural, considerando as diferentes experiências 
que atravessam as crianças negras no Brasil, utilizando os conceitos de estigma 
desenvolvidos por Goffman (2004) para compreender como se constrói 
socialmente a menoridade racial que incide sobre esses corpos desde a mais 
tenra idade. A metodologia utilizada para culminar no objetivo aqui proposto foi 
respaldada por uma pesquisa bibliográfica da realidade das crianças negras na 
escravidão e no pós-abolição e os trabalhos foram pesquisados em plataformas 
digitais do Google Acadêmico e da Scielo.

As crianças negras sofrem com diversas formas de violências, dentre 
elas a maior parte é produto do racismo que incide sobre seu corpo, pois, por 
séculos a criança negra foi silenciada e ocultada no processo de envolvimento 

1	 Graduado em Pedagogia pela Universidade Federal de Viçosa e graduando em História 
pela Universidade Federal de Ouro Preto. Coordenador do GERAR (Grupo de Estudos 
para as Reflexões Antirracistas) na Universidade Federal de Ouro Preto. E-mail: milton.
rosalino@aluno.ufop.edu.br. Orcid: https://orcid.org/0009-0004-4443-6970.

2	 Ricardo Alexandre Da Cruz. Doutorado em Educação pela PUC-SP e Professor de Edu-
cação Especial e Inclusiva no Instituto Federal de Educação do Acre.



174

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

e desenvolvimento na construção do Brasil. No Brasil contemporâneo, torna-se 
fundamental reconhecer que não existe uma única forma de vivenciar a infância, 
pois, existem múltiplas infâncias que se constituem a partir de diferentes 
marcadores sociais. A infância negra, especificamente, carrega consigo 
particularidades históricas que a distinguem da experiência infantil branca, 
exigindo análises que considerem essas especificidades. Entende-se que a criança 
negra inicialmente teve uma infância escravizada no período colonial e imperial 
do Brasil e posteriormente “menorizada” na contemporaneidade brasileira, 
compreendendo que o termo “de menor” estaria concatenado a um estigma 
negativo e racista utilizado mormente para caracterizar a infância criminalizada 
da criança negra. Esse processo de estigmatização pode ser compreendido 
através das contribuições de Goffman (2004) sobre como certas características 
se tornam marcas sociais que desqualificam indivíduos, impedindo sua plena 
participação na vida social.

O ECA de 1990 (Estatuto da Criança e do Adolescente) pode se dedicar 
ao combate ao racismo fomentando uma proteção racializada para as crianças 
e adolescentes negros e especificar as necessidades que as permeiam dentro 
do contexto de um país racista como o Brasil. Argumenta-se que a proteção 
racializada não contradiz os princípios universais dos direitos humanos, mas 
representa sua efetivação concreta, uma vez que a igualdade formal nem sempre 
se traduz em igualdade real de condições. As crianças e adolescentes negros/
as precisam de uma proteção do Estado diferente e mais efetiva do que as 
crianças brancas, pois, as crianças negras são as mais vulneráveis na sociedade 
brasileira pelo exacerbado impacto do racismo em suas infâncias culminando 
em violências e opressões em diversas dimensões e instituições sociais. Iniciar-
se-á este artigo abordando a criança negra no período da escravidão sobre a 
égide de uma infância escravizada e abandonada, posteriormente analisar-se-á 
que a criança negra passa de uma infância escravizada e abandonada para 
uma infância do “de menor”, também refletir-se-á sobre as instituições de 
acolhimento e o processo de adoção de crianças negras no Brasil, culminando 
em observações à favor de uma proteção racializada para as crianças e infâncias 
negras dentro do Estatuto da Criança e do Adolescente. 

CRIANÇAS NEGRAS ESCRAVIZADAS: DAS INFÂNCIAS ESTU-
PRADAS ÀS INFÂNCIAS ABANDONADAS

É fato que a escravidão foi cruel tanto para os homens negros e mulheres 
negras quanto para as crianças negras pois, “à infância negra no Brasil durante a 
vigência da escravidão murada não apresentava distinções em relação a percepção 
social da vida negra adulta” (Altam, 2010 apud Eufrazio, 2022, p. 174). As 



175

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

crianças negras na escravidão sofriam com a desumanização desde a idade mais 
tenra e eram violentadas de todas as formas possíveis pelos seus proprietários 
com torturas, violações e sobrecargas de trabalho precoce que “representavam 
meios de condicionar e conter seus corpos aos limites entre a obrigação laboral 
e a posição de bibelô de mulheres brancas entediadas” (Eufrazio, 2022, p. 174). 
Reflete-se que as crianças negras sofriam os mesmos castigos e punições que 
os adultos negros escravizados e dessa forma se era doloroso para um adulto 
apanhar com chibatadas com certeza essa dor só piorava no corpo de uma 
criança escravizada. 

Assim, medita-se que muitas crianças negras não chegavam à fase adulta 
porque pereciam diante de tantas crueldades e “como não havia distinção 
dos castigos aplicados entre crianças e adolescentes e adultos escravizados, os 
índices de mortalidade infantil negra na época eram demasiados” (Eufrazio, 
2022, p. 174). De fato, as crianças negras eram bem mais vulneráveis perante a 
escravidão que os adultos, pois, eram mais suscetíveis à doenças e necessitavam 
de mais atenção emocional, alimentícia, física e psicológica que os adultos já 
submetidos e subjugados pelos longos anos no cativeiro. Também há o fato que 
por não saberem se proteger as crianças negras eram violadas de diversas formas 
por seus “proprietários”, principalmente as meninas negras que ainda em idade 
tenra eram estupradas pelos seus “donos” como em casos que esses passavam 
até doenças sexualmente transmissíveis para seus corpos infantis. 

É claro que, sifilizadas - muitas vezes ainda impúberes - pelos brancos 
seus senhores, as escravas tornaram-se, por sua vez, depois de mulheres 
feitas, grandes transmissoras de doenças venéreas entre brancos e pretos. 
O que explica ter se alagado de gonorréia e de sífilis a nossa sociedade do 
tempo da escravidão. [...] Mas no ambiente voluptuoso das casas-grandes, 
cheias de crias, negrinhas, molecas, mucamas, é que as doenças venéreas 
se propagaram mais à vontade, através da prostituição doméstica - sempre 
menos higiênica que a dos bordéis (Freyre, 2003, p. 400-401).

Em relação às crianças negras na escravidão referente ao que as meninas 
negras sofriam “foram os senhores das casas grandes que contaminaram de lues 
as negras das senzalas. Negras tantas vezes entregues virgens, ainda molecas de 
doze e treze anos, a rapazes brancos já podres da sífilis das cidades” (Freyre, 
2003, p. 399-400) porque a sociedade dominada pelo patriarcado do homem 
branco tinha “a crença de que para o sifilítico não, há melhor depurativo que 
uma negrinha virgem” (Freyre, 2003, p. 400). Também há as violências sexuais 
que os meninos negros sofriam e que pouco são avaliadas pela historiografia 
brasileira, o fato é que na infância muitos meninos negros eram estuprados pelos 
seus proprietários, sendo violentados desde a idade mais tenra até a fase adulta. 
Existiu o estupro do homem branco contra os meninos negros ainda na infância, 



176

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

mostrando que no período da escravidão os meninos e as meninas negras, ou 
seja, as crianças negras eram as mais vulneráveis às diversas formas de violência. 
No que tange as violências acometidas aos meninos negros:

O furor femeeiro do português se terá exercido sobre vítimas nem 
sempre confraternizantes no gozo; ainda que se saiba de casos de pura 
confraternização do sadismo do conquistador branco com o masoquismo 
da mulher indígena ou da negra. Isso quanto ao sadismo de homem para 
mulher - não raro precedido pelo de senhor para moleque. Através da 
submissão do moleque, seu companheiro de brinquedos e expressivamente 
chamado leva-pancadas, iniciou-se muitas vezes o menino branco no 
amor físico. Quase que do moleque leva-pancadas se pode dizer que 
desempenhou entre as grandes famílias escravocratas do Brasil as mesmas 
funções de paciente do senhor moço que na organização patrícia do 
Império Romano o escravo púbere escolhido para companheiro do 
menino aristocrata: espécie de vítima, ao mesmo tempo que camarada de 
brinquedos, em que se exerciam os “premiers élansgénésiques” do filho-
família. Moll salienta que a primeira direção tomada pelo impulso sexual 
na criança - sadismo, masoquismo, bestialidade ou fetichismo - depende 
em grande parte de oportunidade ou chance, isto é, de influências externas 
sociais (Freyre, 2003, p. 113).

Assim, apreende-se como as crianças negras, meninos e meninas, sofreram 
diversas formas de violências na escravidão, desde trabalhos laboriosos à estupros 
executados pelos homens brancos. De fato, “as relações sexuais entre adultos e 
crianças, na época colonial, não eram conduta das mais condenadas” (Camargo; 
Alves; Quirino, 2005, p. 612) e que “mesmo quando realizada com violência, 
a pedofilia, em si, nunca chegou a ser considerada um crime específico, nem 
mesmo por parte da Santa Inquisição, como é vista em pedofilia e pederastia 
no Brasil antigo” (Camargo; Alves; Quirino, 2005, p. 612). Constata-se que “a 
vida das crianças escravas, tanto as que conviviam mais próximas às famílias 
do senhor ou as que trabalhavam nas lavouras, era repleta de sofrimentos” 
(Camargo; Alves; Quirino, 2005, p. 612). Desde a infância aos que sobreviviam 
até a fase adulta, os negros e negras eram violentadas/os de todas as formas 
a partir de torturas, estupros, mutilações etc. realizadas pelo homem branco, 
ipso facto, “através da historicidade desse fenômeno, verificamos também que os 
índios, as mulheres, os negros e as crianças sempre surgem como vítimas dos 
homens, que, não por coincidência, são representados pelos brancos” (Camargo; 
Alves; Quirino, 2005, p. 613).

No período do Brasil escravista uma das primeiras leis a impactarem na 
vida das crianças negras foi a Lei do Ventre Livre de 1871 que “teoricamente 
tornava livres os filhos das mulheres escravizadas, objetivamente essas crianças 
negras não se tornaram livres, pois continuavam sob o jugo dos senhores de 
escravos, proprietário de suas mães” (Nova, 2022, p. 52). Outra realidade que 



177

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

permeava as crianças negras era o abandono, quando obrigadas a amamentar 
os filhos de seus proprietários muitas mães abandonavam seus filhos para 
cuidar dos bebês brancos, assim “ao nascerem, muitas das crianças, filhas de 
mulheres escravas, foram abandonadas, como pode ser identificado em relatos 
de viajantes” (Camargo; Alves; Quirino, 2005, p. 610). 

Desse modo, no final do período escravista havia mais uma realidade 
cruel que era o abandono das crianças negras em que “as ‘enjeitarias’ ou Rodas 
dos Expostos, instituições criadas a partir do século XVII para abrigar crianças 
abandonadas, quase sempre foi um albergue de crianças negras” (Camargo; 
Alves; Quirino, 2005, p. 611). Necessita-se de mais trabalhos referentes à relação 
entre a escravidão, a Lei do Ventre Livre e a Roda dos Expostos, mas a priori 
poder-se-á pontuar que geralmente nas pesquisas sobre a Roda dos Expostos 
não há referências sobre a cor da pele, “embora a falta de recursos dos pais, 
que atingia especialmente a população negra escravizada ou recém-liberta, fosse 
um dos motivos para expor seus filhos às Rodas” (Nova, 2022, p. 53) e que 
“considerando que a maioria das pessoas que se enquadraria nessas condições 
naquele período histórico eram os negros, podemos inferir que estes sejam os 
principais expostos” (Nova, 2022, p. 53).

DA INFÂNCIA ABANDONADA À INFÂNCIA DO “DE MENOR”

O extinto Decreto nº 17.943 de 1927 instituiu as leis de assistência e 
proteção a menores, era conhecido como código de menores, no discurso 
suscita como forma de atenuar as condições violentas de vida das crianças e 
adolescentes excluídos da sociedade, e que majoritariamente eram negras, em 
que “praticamente eram açoitas, vendidas e ou abandonadas, além de serem 
submetidas a condições de trabalho degradante em relação a sua condição 
física e mental” (Esteves, 2016, p. 04). Esse decreto foi revogado pela Lei nº 
6.697/1979 que instituiu o Código de Menores em que apregoava “Art. 1º Este 
Código dispõe sobre assistência, proteção e vigilância a menores: I - até dezoito 
anos de idade, que se encontrem em situação irregular; II - entre dezoito e vinte 
e um anos, nos casos expressos em lei” (Brasil, 1979). 

Nessa Lei a palavra vigilância refere-se à crianças e adolescentes, e indagar-
se-á sobre quais os riscos que as crianças e adolescentes ofereciam para que a 
Lei nº 6.697/1979 apregoasse a sua vigilância? Por que ao invés de vigilância 
essa Lei não apregoava Educação? É fato que essas Leis não almejavam inserir 
as crianças e adolescentes negros em vulnerabilidade social de forma concreta 
na sociedade, porque as disposições “contidas nos códigos não beneficiara a 
adolescência negra, tampouco a infância dessa população, ‘pois a abolição da 
escravatura não foi acompanhada de nenhuma proteção social ou reparação aos 



178

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

quase 400 anos de trabalhos forçados’” (Eufrazio, 2022, p. 181). E constatar-se-á 
que “ainda nesse percurso histórico podemos notar que a segunda versão do 
Código de Menores de 1979, também não beneficiou e não preveniu à infância 
e à adolescência negra do genocídio” (Eufrazio, 2022, p. 181). Soma-se à esses 
fatos que:

Quando enfocamos a população das FEBENs, outras Instituições 
corretivas para menores infratores, ou mesmo instituições que albergam 
crianças abandonadas, encontramos em sua grande maioria crianças e 
adolescentes negros, em proporções semelhantes às encontradas nas Rodas 
dos Expostos do Século XVIII (Camargo; Alves; Quirino, 2005, p. 614).

Segundo Gomes e Teodoro (2021) o termo “menor” foi forjado 
mormente pela prática do discurso jurídico e médico e suscitou na sociedade 
brasileira, a partir de meados do século XIX, em que ocorreu um percurso 
que institucionalizou a infância de crianças negras pobres, consideradas 
degeneradas, contra elas foram utilizadas técnicas de poder disciplinar. Isso 
aconteceu no período do pós abolição da escravidão e perdurou até os anos 
trinta do século XX reconfigurando-se até o período da democratização do 
Brasil com a promulgação da Constituição Federal de 1988. A criança negra 
antes da abolição era uma criança escravizada e no pós-abolição torna-se o 
“de menor” tendo uma infância marginalizada, criminalizada e discriminada. 
Nesse processo depreender-se-á a reconfiguração dos estigmas e estereótipos 
que perseguiam a criança negra desde a escravidão até as primeiras décadas 
do pós-abolição. Atualmente o termo “menor” é considerado obsoleto, mas “a 
criança negra, antes considerada como ‘menor’, continua com uma posição 
cristalizada no imaginário coletivo, ou seja, como perigosa, delinquente e, por 
suposto, merecedora de confinamento” (Gomes; Teodoro, 2021, p. 05).

Desse modo, antes da abolição da escravidão a infância negra era 
escravizada e no pós abolição se torna a infância “menorizada” ou do “de 
menor”, mostrando a reconfiguração das violências que sempre permearam a 
realidade das crianças negras. A Lei nº 6.697/1979 foi revogada pela Lei nº 
8.069 de 1990, o Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA). Ela apregoa que 
“Art. 1º Esta Lei dispõe sobre a proteção integral à criança e ao adolescente. 
Art. 2º Considera-se criança, para os efeitos desta Lei, a pessoa até doze anos 
de idade incompletos, e adolescente aquela entre doze e dezoito anos de idade” 
(Brasil, 1990). Foi a partir dessa Lei que o termo “de menor” ficou obsoleto, ela 
trouxe avanços no que tange à proteção à infância mas coloca todas as infâncias 
e mormente as pobres como se fossem homogêneas, o Estatuto da Criança e 
do Adolescente, por exemplo, não trouxe mudanças significativas para as 
infâncias e crianças negras porque “apesar da lei, ainda hoje no Brasil, crianças e 



179

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

adolescentes, principalmente as negras, continuam sendo vítimas de um sistema 
social discriminatório, sendo abandonados à própria sorte, negligenciados, 
espancados e assassinados” (Camargo; Alves; Quirino, 2005, p. 613).

AS INSTITUIÇÕES DE ACOLHIMENTO E O PROCESSO DE 
ADOÇÃO DE CRIANÇAS NEGRAS NO BRASIL

Em seu artigo intitulado “Racismo é maus-tratos: o ECA e a proteção 
às crianças negras” Nova (2022) analisa a correspondência entre maus-tratos 
e racismo na perspectiva do Estatuto da Criança e do Adolescente e apresenta 
“uma discussão mais geral sobre o racismo e contra crianças negras mais 
especificamente, apontando sua reprodução nas instituições de acolhimento e 
suas consequências nos processos de adoção” (Nova, 2022, p. 49). O conceito 
de racismo estrutural demonstra que “o racismo é uma decorrência da própria 
estrutura social, ou seja, do modo ‘normal’ com que se constituem as relações 
políticas, econômicas, jurídicas e até familiares, não sendo uma patologia social 
e nem um desarranjo institucional” (Almeida, 2019, p. 50). 

Desse modo, em uma sociedade estruturalmente racista a infância negra é 
bombardeada por essa violência desde a idade tenra e em diversas dimensões da 
realidade, sendo a criança negra a mais vulnerável na estrutura social desse país. 
O tema da relação entre racismo e infância negra ainda precisa de mais estudos e 
pesquisas, e deve englobar dimensões do racismo na infância negra em diversas 
instituições sociais do Brasil, desde a escola até as instituições de acolhimento 
e adoção. Assim, tornar-se-á sine qua non que sejam fomentados trabalhos que 
busquem entender a relação entre racismo e criança negra, “especialmente 
quando ainda pouco se discute, em termos acadêmicos, políticos e sociais, a 
incidência do racismo e seus rebatimentos na infância negra brasileira” (Nova, 
2022, p. 50). A criança negra ainda ocupa pouco espaço nas produções que 
tratam das contribuições delas na construção do Brasil, e é sabido que tanto os 
meninos negros quanto as meninas negras foram recrudescidamente utilizadas 
como mão-de-obra escravizada nesse país. Dessa forma:

Percebe-se que o lugar ocupado pela infância negra no Brasil trata-
se de um não-lugar, um lugar de desconsideração, de apagamento de 
toda contribuição dessas/es pequenas/os trabalhadoras/es que com a 
escravização e exploração da sua força de trabalho também contribuíram 
de maneira significativa para a produção das riquezas do nosso país (Nova, 
2022, p. 51).

A interlocução entre racismo e maus-tratos na perspectiva do Estatuto 
da Criança e do Adolescente (ECA) busca estabelecer uma conexão com as 
instituições de acolhimento e os processos de adoção de crianças negras, e 



180

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

como conclusão poder-se-á inferir que “a partir das análises críticas e discussões 
refletidas e elencadas neste artigo que, de fato, há uma correspondência íntima 
entre racismo e maus-tratos contra crianças e adolescentes negras/os” (Nova, 
2022, p. 14). É importante atentar-se aos tratamentos desiguais que as crianças 
negras geralmente recebem na sociedade brasileira, pois, muitas crianças em 
situação de acolhimento e as que estão nas ruas são violentadas de diversas 
formas. Nova (2022) pontua que Eurico (2020) apresenta uma reflexão sobre o 
racismo na infância, especialmente nos Serviços de Acolhimento Institucional 
de Crianças e Adolescentes (SAICAS), na cidade de São Paulo/SP e que “os 
dados da sua pesquisa revelam um sistema de violações de direitos de crianças 
e adolescentes que extrapolam os muros, ou grades em alguns casos, das 
instituições de acolhimento” (Nova, 2022, p. 59). No que tange o âmbito da 
adoção “ao prever campanhas de estímulo à adoção interracial, o ECA reconhece 
legalmente a existência de racismo contra crianças negras” (Nova, 2022, p. 60), 
revelando que quem mais adota no Brasil são casais brancos, e que a maioria das 
crianças a serem adotadas são negras, e que por serem negras são muitas vezes 
preteridas nesse percurso de serem escolhidas no processo de adoção:

No campo da adoção, Silveira (2005) nos oferece uma contribuição de 
extrema relevância para pensarmos o racismo no campo sociojurídico 
com seus estudos pioneiros sobre adoção de crianças negras no Brasil. 
Apontando que a cor da pele se apresenta como um importante dificultador 
do acesso das crianças negras ao direito à convivência familiar adotiva. 
Ela faz uma reflexão sobre as particularidades do racismo no Brasil, que 
foi forjado sob a égide do assim chamado mito da democracia racial e 
suas implicações na vida cotidiana de crianças negras, especialmente no 
que se refere ao seu abandono, a sua institucionalização e a sua adoção 
[...] Silveira (2005) nos apresenta algumas proposições que considera 
fundamental e indispensável para alteração das condições identificadas 
nos seus estudos, tais como a necessidade de tratar com profundidade a 
questão racial no âmbito das adoções, entendendo que as aproximações e 
a interlocução com os movimentos negros, a preparação dos pretendentes 
à adoção, independentemente de suas origens raciais, apresentam-se 
como alternativas que podem auxiliar no combate à discriminação e ao 
preconceito racial no campo das adoções (Nova, 2022, p. 60-61).

De fato, seja nas instituições de acolhimento ou no processo de adoção a 
criança negra possui uma realidade desumanizada e marginalizada e o produto 
dessas circunstâncias é o racismo que impera sobre o seu corpo e sua mente, 
sabendo-se disso tornar-se-á ser sine qua non que as instituições de acolhimento 
e adoção repensem estratégias que suplantem as condições difíceis que muitas 
crianças negras enfrentam dentro delas. Desse modo, é necessário que essas 
instituições entendam a dinâmica racial existente no Brasil que escalona o 
negro na base da pirâmide social o excluindo de direitos básicos, entre eles, o 



181

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

de fazer parte de um lar familiar seguro e afetuoso. O estigma que a cor da pele 
negra carrega consigo muitas vezes fomentam um tratamento desigual para as 
crianças negras, que pode ser desde o preterimento nas adoções à maus-tratos 
em instituições de acolhimento. Destarte:

Silveira (2005) nos apresenta algumas proposições que considera 
fundamental e indispensável para alteração das condições identificadas 
nos seus estudos, tais como a necessidade de tratar com profundidade a 
questão racial no âmbito das adoções, entendendo que as aproximações e 
a interlocução com os movimentos negros, a preparação dos pretendentes 
à adoção, independentemente de suas origens raciais, apresentam-se 
como alternativas que podem auxiliar no combate à discriminação e ao 
preconceito racial no campo das adoções (Nova, 2022, p. 61).

É fato que para se entender o racismo sobre as crianças negras e 
adolescentes negros nas dinâmicas aqui citadas deve-se suplantar o Mito da 
Democracia Racial, porque “há uma ideia no senso comum de que vivemos uma 
democracia racial em que brancos e negros vivem na mais perfeita harmonia” 
(Nova, 2022, p. 62). Enquanto essa falsa ideia permanecer dificilmente haverá 
uma sociedade justa que tenha instituições de adoção e acolhimento que 
compreendam as crianças negras e por elas tenham mais empatia e alteridade, 
buscando formas de facilitar do que dificultar suas condições existenciais em 
uma realidade extremamente racista.

O ESTIGMA DA MENORIDADE RACIAL: OBSERVAÇÕES 
CONTRA A HOMOGENEIZAÇÃO DAS CRIANÇAS E INFÂNCIAS 
NO ESTATUTO DA CRIANÇA E DO ADOLESCENTE

A teoria do estigma desenvolvida por Goffman (2004) permite 
compreender como se opera a menoridade racial que incide sobre as crianças 
negras brasileiras, segundo o autor, o estigma consiste num atributo que 
desacredita profundamente o indivíduo, reduzindo-o de uma pessoa comum e 
total para uma pessoa manchada e diminuída. No caso das crianças negras, 
a cor da pele funciona como esse atributo estigmatizante que antecipa e 
condiciona suas possibilidades de inserção social Goffman (2004) distingue a 
“identidade social virtual” e a “identidade social real”, a primeira representa 
as expectativas que a sociedade projeta sobre determinados indivíduos baseada 
em categorias preestabelecidas. Para a criança negra brasileira, essa identidade 
virtual foi construída historicamente através de associações com criminalidade, 
marginalidade e déficit intelectual. Essa identidade virtual contrasta com a 
identidade social real - suas capacidades, potencialidades e características 
individuais concretas. Pontua-se que as crianças negras sofrem com o Estigma 
da Menoridade Racial em que a menoridade é entendida a partir do termo “de 



182

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

menor” e o estigma entendido como “a situação do indivíduo que está inabilitado 
para a aceitação social plena” (Goffman, 2004, p. 04) e “tal característica é 
um estigma, especialmente quando o seu efeito de descrédito é muito grande” 
(Goffman, 2004, p. 06).

Há os estigmas tribais de raça, nação e religião, que podem ser transmitidos 
através de linhagem e contaminar por igual todos os membros de uma 
família. Em todos esses exemplos de estigma, entretanto, inclusive aqueles 
que os gregos tinham em mente, encontram-se as mesmas características 
sociológicas: um indivíduo que poderia ter sido facilmente recebido na 
relação social quotidiana possui um traço que pode-se impor a atenção 
e afastar aqueles que ele encontra, destruindo a possibilidade de atenção 
para outros atributos seus (Goffman, 2004, p. 07). 

Em relação as crianças, adolescentes, infâncias e adolescências negras, 
elas carregam consigo o Estigma da Menoridade Racial, pois, a raça a qual elas 
pertencem por séculos foi escravizada e desumanizada nesse país o que criou no 
imaginário social brasileiro diversos arquétipos negativos sobre o fenótipo negro. 
É sabido que os corpos negros são estereotipados e marginalizados no Brasil, e 
isso é desde a idade mais tenra perdurando por toda a vida desse contingente, 
o que culmina em condições materiais e de tratamento social desiguais aos dos 
brancos e brancas. 

A menoridade racial opera como um mecanismo de controle social que 
mantém as crianças negras em estado permanente de “menoridade” social, 
independentemente de sua idade ou desenvolvimento. Ela nega a essas crianças 
o reconhecimento como sujeitos plenos de direitos, perpetuando um ciclo de 
exclusão que se inicia na primeira infância e se estende ao longo da vida. No 
Brasil, ser criança negra implica vivenciar desde cedo processos de racialização 
que moldam tanto a autopercepção quanto às expectativas sociais projetadas 
sobre ela. Essa experiência difere substancialmente da experiência de ser criança 
branca, que não carrega o peso histórico da escravização e seus desdobramentos 
contemporâneos.

Portanto, as crianças e infâncias negras sofrem com o Estigma da 
Menoridade Racial em uma estrutura historicamente racista e etária, o Estigma 
da Menoridade Racial é desconsiderado pelo poder público e por documentos 
que apregoam a proteção dessa parte da população brasileira, por exemplo, o 
Estatuto da Criança e do Adolescente. A partir do Estigma da Menoridade Racial 
entende-se que a infância e a adolescência negra é tratada de forma subalterna 
perante a branca em diversas dimensões da realidade social que nos permeia, 
por isso fazer-se-á necessário criar mecanismos legais que possam proteger as 
crianças e adolescentes negros de acordo com as violências racistas que atingem 
o seu corpo e a sua mente. De fato, tornar-se-á necessário que o ECA se atualize 



183

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

e não continue homogeneizando as infâncias e as crianças porque as que mais 
sofrem violências no Brasil são as crianças negras e os adolescentes negros, e 
infelizmente elas/eles “estão sendo assassinadas nas comunidades das periferias 
das grandes cidades e ainda contadas através do halo do ‘menor’. Trata-se, então, 
de uma reatualização do racismo à brasileira, em que o genocídio da população 
negra chega cada vez mais cedo” (Gomes; Teodoro, 2021, p. 05). Dessa forma 
é fato que ainda há no imaginário social brasileiro a criança negra como o “de 
menor”, o marginal e delinquente. Assim:

É possível compreender a emergência da criança negra, em um dado 
momento da história e o que impossibilitava sua diluição na infância 
pobre homogeneizada, como bem colocou Rosemberg e Pinto (1997). 
O que queremos afirmar é que sendo a criança negra um produto da 
racialização da sociedade brasileira, sua generalização como “menor” 
contido na infância pobre homogênea, não tinha sustentação. Ou seja, 
ela faz parte de uma sociedade que se utiliza do racismo para reproduzir a 
raça, por meio da hierarquização e relação direta entre o físico e o moral, o 
físico e o intelecto, o físico e o cultural. Em sociedades racializadas, como 
a nossa, ser negro é não-ser, para usar uma expressão de Fanon. Dentre 
outros impactos do não-ser, é não ter identidade, não ser identificado e 
identificável, ser generalizado, assim, a criança negra, emergida apenas na 
década de 1980, era/é o menor, era/é o delinquente. (Gomes; Teodoro, 
2021, p. 22).

O Estatuto da Criança e do Adolescente não deve estratificar todas as 
infâncias e crianças no mesmo espaço-tempo, é importante separar a infância 
negra e a criança negra da infância branca e da criança branca, porque as 
primeiras foram violentadas de diversas formas na escravidão e continuam 
sofrendo com as reconfigurações dessas violências a partir do racismo. Gomes 
e Teodoro (2021) compartilham uma pesquisa realizada por Rosemberg e Pinto 
(1997) em que essas autoras mostram que na década de 1980 no Brasil foi-se 
tendo uma preocupação crescente referente a questão da criança pequena, mas 
mormente a pobre, sem se considerar a raça. A crescente preocupação com a 
criança pequena e pobre mobilizou instâncias governamentais e pesquisadores 
de diferentes inserções disciplinares que analisaram as condições de vida da 
infância dessas crianças. Assim, foram propostas medidas corretivas perante 
aquela situação, pautadas nos planos jurídico e das políticas sociais, mas, de 
acordo com Gomes e Teodoro (2021, p. 21) citando Rosemberg e Pinto (1997) 
“praticamente nada se sabia sobre as condições específicas de vida das crianças 
negras, pois a infância pobre era tratada como se fosse homogênea”.

A necessidade de uma proteção racializada no ECA fundamenta-se 
na compreensão de que o racismo produz vulnerabilidades específicas que 
demandam respostas igualmente específicas, pois, a infância no plural, ou seja, 



184

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

a ideia de infâncias rompe com uma visão homogeneizadora que trata todas 
as crianças como se partissem das mesmas condições sociais. Não se trata de 
fragmentar direitos universais, mas de garantir que esses direitos se efetivem 
concretamente para todos os grupos sociais. A proteção racializada deve 
operar em três dimensões complementares: primeiro, a dimensão preventiva, 
que envolve estratégias para prevenir a incidência do racismo sobre crianças 
negras, incluindo o fortalecimento da identidade racial positiva e a formação 
antirracista de profissionais que trabalham com infância. Segundo a dimensão 
reparativa, que busca reparar os danos já causados pelo racismo através de 
políticas afirmativas e programas de apoio psicossocial. Terceiro, a dimensão 
protetiva, que estabelece medidas específicas para proteger crianças negras de 
situações de violência racial. 

Os dados sociorraciais demonstram a distância que existe entre infâncias 
negras e brancas, pesquisas realizadas pelo Fundo das Nações Unidas para 
a Infância (UNICEF, 2010; 2019) são exemplos apresentados por Gomes e 
Teodoro (2021). Conforme as autoras, em 2019, de acordo com a pesquisa, 
“as crianças negras eram mais afetadas pela privação extrema de direitos 
básicos (educação, saúde, moradia, saneamento, entre outros), representando 
23,6% em relação a 12,8% das crianças brancas” (Gomes; Teodoro, 2021, 
p. 23). Esses dados evidenciam a necessidade urgente de repensar o ECA 
numa perspectiva antirracista. A reformulação deve incluir dispositivos que 
reconheçam explicitamente o racismo como forma de violência contra crianças, 
estabelecendo protocolos específicos para sua identificação e enfrentamento. É 
fundamental garantir às crianças negras o direito à identidade racial, incluindo 
o conhecimento de sua ancestralidade e história. Outras medidas necessárias 
incluem a criação de diretrizes específicas para adoção inter-racial, com 
preparação obrigatória sobre questões raciais para pretendentes; formação 
antirracista obrigatória para profissionais do sistema de garantia de direitos; e 
implementação de indicadores raciais em todas as políticas dirigidas à infância, 
permitindo monitoramento específico da situação das crianças negras.

Outro fato que deve ser levado seriamente em consideração é que as 
crianças negras também são as que mais sofrem com as mortes violentas, Gomes 
e Teodoro (2021) destaca os dados de uma pesquisa recente, realizada em 2020, 
que teve seus resultados divulgados no relatório da 14º edição do Anuário 
Brasileiro de Segurança Pública, que foi desenvolvida pelo Fórum Brasileiro de 
Segurança Pública, em parceria com o Fundo das Nações Unidas para a Infância 
no Brasil. Segundo a autora, os dados da segurança pública referente a busca 
para melhorar a compreensão sobre a violência contra crianças e adolescentes 
no Brasil foram analisados de forma inédita no país. E os resultados são 



185

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

assustadores, no ano de 2019 foram registrados 4.928 casos de mortes violentas 
volitivas de crianças e adolescentes entre 0 e 19 anos no país. Segundo Gomes 
e Teodoro (2021) os dados foram extraídos dos registros informados por vinte e 
um estados presentes em todas as regiões brasileiras, que representaram 83,56% 
do total da população do país. E desses casos de mortes violentas intencionais 
contra crianças foram 75,28% contra crianças negras. De acordo com a autora:

Em todas as faixas etárias, o número de vítimas negras é maior que o 
número de vítimas brancas. Ao verificar os tipos de crimes que levam à 
morte, concluiu-se que em todas as idades, o principal tipo de crime que 
leva à morte de crianças e adolescentes era o homicídio. [...] Os dados 
demonstram que o genocídio da população negra está ocorrendo em 
faixas-etárias cada vez mais novas e que a reatualização permanente do 
imaginário coletivo, pautado na estigmatização e no racismo, é a base. 
(Gomes; Teodoro, 2021, p. 23).

Compreende-se que as crianças negras possuem uma infância sofrida 
em diversas dimensões sociais desde à escravidão, e são as mais violentadas na 
sociedade brasileira corroborando o fato que “a história tem reservado à criança 
negra pobre, em qualquer tempo da história remoto ou atual, o mesmo lugar, ou 
o não-lugar.” (Gomes; Teodoro, 2021, p. 27). A persistência dessa condição de 
“não-lugar” revela como os processos de estigmatização se perpetuam através de 
diferentes épocas, assumindo novas configurações, mas mantendo sua essência 
excludente. Desse modo, homogeneizar as infâncias negras pobres e brancas 
pobres produz paralogismos, e que se desconsiderar a especificidade da infância 
negra pobre em relação a infância branca pobre e a criança negra pobre em relação 
à criança branca pobre pode ocasionar equívocos e dados sociais patológicos, 
que não representam de fato a realidade que cada uma carrega consigo pelos 
diversos fatores sócio-históricos, subjetivos e raciais que as permeiam. A 
homogeneização das infâncias impede que se desenvolvam políticas públicas 
efetivas para enfrentar as desigualdades raciais. Quando se trata a pobreza como 
se fosse racialmente neutra, invisibilizam-se as especificidades que fazem com 
que a pobreza incida de forma mais severa sobre a população negra.

O ECA ao homogeneizar as crianças culmina não criando políticas 
públicas que busquem verdadeiramente corrigir as desigualdades sociorraciais e 
históricas que afetam o contingente negro na infância. Um dos mais importantes 
documentos que regem a infância e a adolescência no Brasil que é o Estatuto 
da Criança e do Adolescente (1990) generaliza as crianças e suas infâncias 
prejudicando o desenvolvimento de políticas públicas racializadas para essa 
etapa da vida da população negra em que são as mais vulneráveis e excluídas pela 
consequência do Racismo Estrutural. A urgência de uma proteção racializada 
no ECA não representa abandono dos princípios universais dos direitos 



186

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

humanos, mas sua radicalização. Significa reconhecer que a universalidade só 
se efetiva quando se consideram as particularidades que impedem determinados 
grupos de acessar seus direitos. A igualdade formal deve ser complementada 
pela equidade material, que leva em conta as diferentes condições históricas e 
sociais de cada grupo.

Analisando o ECA (1990) apreender-se-á que esse documento não 
assegura a proteção e o desenvolvimento étnico-racial das crianças negras, e no 
que tange uma sociedade racista como a brasileira, um documento que almeja 
legislar sobre as crianças e suas infâncias deveria entender que as infâncias das 
crianças negras são bombardeadas pelo racismo. Portanto, políticas públicas 
que desenvolvam a identidade étnico-racial das crianças negras são essenciais e 
um documento que suscita buscando ser referência para a aquisição de direitos 
de crianças e adolescentes deveria trazer isso como uma de suas disposições 
principais. Um estatuto verdadeiramente inclusivo deve reconhecer que as 
crianças negras enfrentam formas específicas de violência e exclusão que 
exigem medidas específicas de proteção e promoção de direitos. Dessa forma, o 
ECA deve trazer em seu documento objetivos que desenvolvam uma proteção 
racializada para as crianças negras, e não homogeneizar todas as crianças, 
adolescentes, infâncias e adolescências como se a sociedade brasileira fosse 
composta apenas por um tipo idealizado que é o branco.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

As crianças negras sofreram no período da escravidão com uma infância 
violentada e abandonada, que após a abolição da escravatura reconfigurou-
se para uma infância do “de menor” ou “menorizada”, continuando a ser 
marginalizada, criminalizada e desumanizada. A teoria do estigma de Goffman 
(2004) possibilita a compreender como esses processos históricos se perpetuam na 
contemporaneidade através de mecanismos sutis de discriminação que operam 
desde a primeira infância, construindo trajetórias de exclusão que se naturalizam 
no imaginário social brasileiro. No que tange as instituições de acolhimento 
e o processo de adoção no Brasil poder-se-á entender que muitas vezes são 
permeados de racismo e mobilizam maus-tratos e preterimento das crianças 
e adolescentes negros. A necessidade de pensar as infâncias no plural emerge 
como condição fundamental para visibilizar essas desigualdades e desenvolver 
estratégias específicas de enfrentamento que considerem as particularidades da 
experiência da criança negra no contexto brasileiro. As observações contra a 
homogeneização das crianças e infâncias negras e brancas esboça caminhos 
para uma proteção racializada para esse contingente que sofre tanto com o 
racismo no Brasil. A proteção racializada não representa uma fragmentação 



187

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

dos direitos universais da infância, mas sua concretização histórica através 
do reconhecimento das especificidades que impedem determinados grupos de 
acessar plenamente esses direitos.

Assim, as meditações aqui realizadas reivindicam a racialização do Estatuto 
da Criança e do Adolescente (1990) para que as crianças e adolescentes negros 
sejam verdadeiramente protegidos e atendidos por um documento que entenda 
as necessidades protetivas específicas de cada grupo social brasileiro. O caminho 
para uma legislação verdadeiramente inclusiva passa pelo reconhecimento de 
que a igualdade formal deve ser complementada por medidas que promovam a 
igualdade material, considerando as diferentes condições de partida e os obstáculos 
específicos enfrentados pelas crianças negras. O Estigma da Menoridade Racial 
que incide sobre os corpos e mentes das crianças e adolescentes negros mostra a 
necessidade de um olhar mais atento e cuidadoso sobre os documentos que versam 
sobre a infância e adolescência no Brasil. Somente através do reconhecimento das 
múltiplas formas de ser criança no Brasil e da implementação de políticas públicas 
que considerem essas especificidades será possível construir uma sociedade onde 
todas as crianças, independentemente de sua origem racial, tenham garantidas não 
apenas a sobrevivência, mas o pleno desenvolvimento de suas potencialidades.

REFERÊNCIAS

ALMEIDA, Sílvio Luiz de. Racismo Estrutural. São Paulo: Sueli Carneiro; 
Pólen, 2019. Feminismos Plurais. Coordenação de Djamila Ribeiro.

BRASIL. Decreto nº 17.943-A de 12 de outubro de 1927. Consolida as leis de 
assistência e proteção a menores. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/
ccivil_03/decreto/1910-1929/D17943A.htm. Acesso em: 22 out. 2024.

BRASIL. Lei nº 6.697, de 10 de outubro de 1979. Dispõe sobre o Código de 
Menores. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/1970-
1979/l6697.htm. Acesso em: 05 out. 2025.

BRASIL. Lei nº 8.069, de 13 de julho de 1990. Dispõe sobre o Estatuto da 
Criança e do Adolescente e dá outras providências. Disponível em: https://
www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l8069.htm Acesso em: 08 jun. 2025.

CAMARGO, Climene Laura de; ALVES, Eloina Santana; QUIRINO, 
Marinalva Dias. Violência contra crianças e adolescentes negros: uma 
abordagem histórica. Texto & Contexto-Enfermagem, Florianópolis. v. 14, p. 
608-615, 2005.

ESTEVES, Davi de Almeida. Punir ou proteger: o antagonismo da 
violência adolescente. 2016. 15f. TCC (Graduação), Curso de Bacharelado 
Interdisciplinar em Ciências Humanas. Instituto de Ciências Humanas, 
Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2016. 



188

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

EUFRAZIO, Francisco Flávio. Do genocídio da criança e do adolescente 
negro durante e após a escravidão. Revista Aedos, Porto Alegre, v. 14, n. 31, p. 
172-186, 2022.

FREYRE, Gilberto. Casa-grande e senzala: formação da família brasileira sob 
o regime da economia patriarcal. 48 ed. São Paulo: Global, 2003.

GOFFMAN, Erving. Estigma: notas sobre a manipulação da identidade 
deteriorada. Tradução de Mathias Lambert. Rio de Janeiro: Guanabara 
Koogan, 2004. 

GOMES, Nilma Lino; TEODORO, Cristina. Do poder disciplinar ao biopoder 
à necropolítica: a criança negra em busca de uma infância descolonizada. 
Childhood & Philosophy, v. 17, p. 1-31, Rio de Janeiro, 2021.

NOVA, Adeildo Vila. Racismo é maus-tratos: o ECA e a proteção às crianças 
negras. Serviço Social em Debate, v. 5, n. 1, 2022. 

UNICEF (Fundo das Nações Unidas Para a Infância). O impacto do racismo 
na infância. Brasília, DF, 2010. Disponível em: https://www.unicef.org/
brazil/media/1731/file/O_impacto_do_racismo_na_infancia.pdf. Acesso em: 
08 nov. 2025.

UNICEF (Fundo das Nações Unidas Para A Infância). 30 anos da convenção 
sobre os direitos da criança. Brasília, DF, 2019. Disponível em: https://www.
unicef.org/brazil/media/6276/file/30-anos-da-convencao-sobre-os-direitos-da-
crianca.pdf. Acesso em: 08 nov. 2025.



189

COMENSALIDADE, CULTURA E HÁBITOS 
ALIMENTARES TRADICIONAIS EM DIÁLOGO: 
PENSAR A DIMENSÃO CULTURAL-SIMBÓLICA 

DO DIREITO À ALIMENTAÇÃO1

Gabriel Rodrigues Thiengo2

Tauã Lima Verdan Rangel3

CONSIDERAÇÕES INICIAIS

A presente pesquisa tem como objetivo geral analisar a dimensão 
cultural e simbólica do Direito Humano à Alimentação Adequada (DHAA), 
compreendendo como a comensalidade e os hábitos alimentares tradicionais se 
dialogam na construção e concretização desse direito. Intenta-se refletir sobre a 
alimentação para além de seu aspecto biológico e nutricional, reconhecendo-a 
como expressão de memória, identidade e pertencimento cultural. Nesse 
contexto, o estudo propõe discutir o papel da cultura e das práticas alimentares 
na formação dos vínculos sociais e na preservação das tradições, enfatizando a 
importância da valorização dos saberes e práticas tradicionais no fortalecimento 
da soberania e segurança alimentar. Dessa forma, objetiva-se evidenciar que o 
direito à alimentação adequada abarca, também, o direito de cada povo manter 
e reproduzir seus próprios modos de se alimentar, em sintonia com sua história 
e diversidade cultural.

1	 Artigo vinculado ao Projeto de Iniciação Científica “(In)segurança alimentar e nutricio-
nal, fome e direito: uma análise das políticas públicas e equipamentos de alimentação, a 
partir de uma perspectiva regional”

2	 Graduando do Curso de Direito da Faculdade de Direito de Cachoeiro de Itapemirim 
(FDCI). E-mail: gabrielrthiengo95@gmail.com.

3	 Pós-Doutor em Sociologia Política da Universidade Estadual do Norte Fluminense. Mestre 
e Doutor em Ciências Jurídicas e Sociais pela Universidade Federal Fluminense. Professor 
Universitário, Pesquisador e Autor, pela Editora Iole, da coleção “Escritos Jurídicos” so-
bre o Pós-Pandemia (2023), sobre Emergências Sociais (2022), sobre Justiça Social (2022), 
sobre Liberdade Familiar (2022), em tempos de Pandemia (2022), sobre Vulnerabilidade 
(2022), sobre Sexualidade (2021), sobre Direitos Humanos (2021), sobre Meio Ambiente 
(2021), sobre Segurança Alimentar (2021) e em Tempos de Covid-19 (2020). Autor, pela 
Editora Pimenta Cultural, da coleção “Direito em Emergência” (v. 1, 2 e 3) (2020, 2021 
e 2022). Autor dos livros: Segurança Alimentar e Nutricional na Região Sudeste (Editora 
Bonecker, 2019); e Fome: Segurança Alimentar e Nutricional em pauta (Editora Appris, 
2018). Correio Eletrônico: taua_verdan2@hotmail.com.



190

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

O DHAA constitui-se como um direito fundamental reconhecido em 
diversos tratados internacionais, como o Pacto Internacional dos Direitos 
Econômicos, Sociais e Culturais (PIDESC), e ratificado pela Declaração 
Universal dos Direitos Humanos (DUDH). Esse direito assegura a todas as 
pessoas o acesso regular e digno a alimentos seguros, saudáveis e culturalmente 
adequados, visando garantir uma vida plena em suas condições física, mental e 
social. No Brasil, a efetividade do DHAA está diretamente associada à realização 
do princípio da dignidade da pessoa humana e à implementação de políticas 
públicas que promovam a segurança alimentar e nutricional. Dessa maneira, 
o tema transcende o campo biológico e engloba aspectos sociais, econômicos 
e culturais, reforçando a necessidade de compreender a alimentação como um 
direito imprescindível à vida e à cidadania. 

A análise do DHAA revela sua natureza pluridimensional, incluindo 
dimensões qualitativas, quantitativas e culturais. A qualitativa diz respeito à 
garantia de alimentos saudáveis, livres de agrotóxicos e transgênicos, e adequado 
às necessidades nutricionais da população; a quantitativa se refere ao acesso em 
quantidade suficiente para manutenção da saúde e bem-estar. Já a dimensão 
cultural destaca o respeito às tradições alimentares, aos modos de preparo e 
aos símbolos que compõem as identidades locais. Nesse sentido, a preservação 
dos hábitos tradicionais e das práticas culinárias comunitárias torna-se elemento 
crucial para a efetuação plena do DHAA e para a promoção de uma sociedade 
mais justa e inclusiva. 

A formação cultural e identitária do povo brasileiro é resultado de 
um processo histórico de mestiçagem entre povos indígenas, africanos, 
colonizadores portugueses e diversos grupos imigrantes. Essa pluralidade ética 
e cultural formou um país marcado pela diversidade e pela multiplicidade de 
saberes, crenças e práticas, expressas nas manifestações religiosas, artísticas e 
alimentares. No entanto, com o passar do tempo, discursos ideológicos buscaram 
homogeneizar essa diversidade, fortalecendo ideias como o branqueamento e a 
identidade nacional unificadora, que desconsideravam as particularidades dos 
grupos marginalizados. Nesse cenário, compreender o Brasil exige reconhecer 
que sua identidade é plural, em constante construção e repleta de desigualdades 
históricas e sociais. 

A diversidade cultural brasileira constitui-se como um de seus maiores 
patrimônios. As heranças culturais indígenas, africanas e europeias produziram 
um agrupamento de tradições, rituais e hábitos que definem o modo de ser e viver 
no país. Essa multiplicidade se manifesta, sobretudo, nas expressões alimentares, 
nas festas populares e nas práticas religiosas, que reafirmam memórias coletivas 
e reforçam laços de pertencimento. Valorizar as tradições culturais e reconhecer 
as contribuições dos diferentes povos que compõem o Brasil é fundamental para 



191

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

o fortalecimento da cidadania e para a consolidação de uma sociedade que 
respeite e promova a dignidade humana em toda sua diversidade. 

A comensalidade, compreendida como o ato de compartilhar a refeição, 
vai além do simples consumo de alimentos e revela dimensões simbólicas, sociais 
e culturais profundamente enraizadas nas práticas humanas. Comer é um ato 
social que expressa identidades, hierarquias e pertencimentos, configurando-se 
como um dos principais mediadores das relações humanas. Destarte, tem-se que a 
comida, diferente do alimento em seu sentido biológico, é dotada de significados 
culturais que remetem a modos de preparo, tradições e contextos específicos. 
Dessa maneira, o ato de comer torna-se uma forma de comunicação, na qual se 
refletem valores, costumes e a própria organização social de um grupo. 

A prática da comensalidade, ao reunir indivíduos em torno da mesa, cumpre 
funções basilares na construção da sociabilidade e na preservação das tradições 
culturais. Mais do que nutrir o corpo, ela alimenta laços de pertencimento e 
reforça memórias coletivas, conectando o passado ao presente. Ao promover a 
convivência, a troca e a partilha, a comensalidade contribui para a valorização 
do patrimônio alimentar e para a continuidade de saberes transmitidos entre 
gerações. Dessa forma, a alimentação consolida-se como manifestação cultural 
e simbólica que reafirma identidades e sustenta o exercício do DHAA. 

Em termos metodológicos, foram empregados os métodos científicos 
historiográfico e dedutivo. O primeiro método foi utilizado no estabelecimento 
das bases históricas de construção do conceito de alimentação adequada. Por 
sua vez, o método dedutivo encontrou-se aplicabilidade no recorte temático 
proposto para o debate central do artigo. Ainda no que concerne à classificação, 
a pesquisa se apresenta como dotada de aspecto exploratório e se fundamenta 
em uma análise conteudística de natureza eminentemente qualitativa. 

Como técnicas de pesquisa estabelecidas, optou-se pela adoção da revisão de 
literatura sob o formato sistemático. O critério de seleção do material empregado 
pautou-se em um viés de aproximação com a temática estabelecida. As plataformas 
de pesquisa utilizadas, por sua vez, foram o Google Acadêmico, o Scielo e o Scopus, 
sendo, para tanto, utilizados como descritores de seleção do material empreendido as 
seguintes expressões: Comensalidade; Alimentação; Dimensão Simbólica.

O DIREITO À ALIMENTAÇÃO ADEQUADA E SUAS MÚLTIPLAS 
DIMENSÕES EM ANÁLISE 

A concepção do termo Direito Humano à Alimentação Adequada 
(DHAA) advém do Pacto Internacional dos Direitos Econômicos, Sociais e 
Culturais (PIDESC), definido pelo Relator Especial da ONU para o direito à 
alimentação em 2002, da seguinte forma: 



192

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

O direito à alimentação adequada é um direito humano inerente a todas 
as pessoas de ter acesso regular, permanente e irrestrito, quer diretamente 
ou por meio de aquisições financeiras, a alimentos seguros e saudáveis, 
em quantidade e qualidade adequadas e suficientes, correspondentes às 
tradições culturais do seu povo e que garantam uma vida livre do medo, 
digna e plena nas dimensões física e mental, individual e coletiva (ONU, 
1948).

São incluídos nesse entendimento os elementos normativos detalhados 
no Comentário Geral 12 acerca do artigo 11 do PIDESC, no qual define que o 
direito à alimentação adequado é concretizado quando todo homem, mulher 
e criança, sozinho ou em comunidade, tem acesso físico e econômico, sem 
interrupções, a uma alimentação adequada ou aos meios para sua consecução 
(Viégas, 2022). Ademais, o Comentário Geral externa que a disponibilidade do 
alimento pode se referir tanto ao acesso diretamente à terra produtiva quanto 
ao acesso através de sistemas de processamento, distribuição e venda. E que 
tal direito, deve de garantir um alimento adequado não somente no quesito 
nutricional, mas também há de ser culturalmente apropriado (ONU, 1999 apud 
Fontolan; Lima; Capellari, 2021).

O PIDESC reconhece o direito a todo indivíduo de ter acesso a um nível 
de vida que seja suficiente para si e para sua família, com dignidade, e tendo o 
Estado a obrigação de garantir o cumprimento desses direitos fundamentais, 
atuando também na conservação dos alimentos e na repartição equitativa dos 
recursos alimentares. Nessa conjuntura, é essencial enfatizar que a questão 
central não é a escassez de alimentos, e sim, a falta de acesso, em quantidade 
e qualidade necessária para que os indivíduos possam se ver livres da fome. A 
luta pela acessibilidade aos alimentos é fundamental para que os seres humanos 
possam superar a fome (Bôas; Soares, 2020). Outro ponto destacável é que 
somente a previsão legal de um direito não se faz suficiente, é preciso que o 
Estado crie circunstâncias favoráveis para que esse direito seja posto em prática. 
Para isso, há de se buscar uma cisão com a lógica capitalista de acumulação 
(Viégas, 2022).

O reconhecimento da alimentação como um direito humano é resultado 
da luta histórica pela busca por dignidade de vida. A Declaração Universal 
dos Direitos Humanos (DUDH), de 1948, representou um significativo passo 
na promoção e proteção dos direitos humanos, e também para o direito à 
alimentação. O documento supracitado foi publicado na conjuntura pós 
Segunda Guerra Mundial, período no qual foi criada a Organização das Nações 
Unidas (ONU). A declaração foi formulada para expressar o compromisso dos 
Estados em assegurar os direitos humanos (Burity et al, 2010 apud Fontolan; 
Lima; Capellari, 2021).



193

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

O reconhecimento do direito humano à alimentação na DUDH se valida 
no artigo 25, onde esse direito foi tratado de maneira ampla e integrada ao 
padrão de vida, garantindo saúde e bem-estar:

Artigo 25. 1. Todo ser humano tem direito a um padrão de vida capaz 
de assegurar a si e à sua família saúde, bem-estar, inclusive alimentação, 
vestuário, habitação, cuidados médicos e os serviços sociais indispensáveis 
e direito à segurança em caso de desemprego, doença, invalidez, viuvez, 
velhice ou outros casos de perda dos meios de subsistência em circunstâncias 
fora de seu controle (ONU, 1948).  

As políticas públicas devem legitimar a concretização do DHAA, 
contribuindo para a superação de condições de insegurança alimentar enfrentadas 
pela sociedade. A efetividade desse direito é imprescindível para a obtenção de 
resultados positivos no que diz respeito ao combate à insegurança alimentar 
e nutricional, sendo fundamental para que as pessoas possuam o direito à 
alimentação adequada em quantidade, qualidade e regularidade, assim como na 
integração da Segurança Alimentar e Nutricional (SAN), como componentes 
indissociáveis para o desenvolvimento humano (Bôas; Soares, 2020).

É indubitável o fato de que o direito à alimentação adequada de qualquer 
indivíduo, busca, sobretudo, o alcance do Princípio da Dignidade da Pessoa 
Humana, constitucionalmente previsto na Carta Magna de 1988, e desse modo, 
é importante que haja a devida compreensão de que esse direito é imprescindível 
para a vida humana. Quando se atesta que a alimentação tem de ser adequada, 
entende-se que ela deve ser adequada ao contexto e às condições sociais, culturais, 
econômicas, climáticas e ecológicas de cada cidadão, etnia ou grupo social. 
Essa adequação introduz elementos relacionados à diversidade e à adequação 
nutricional e cultural da dieta (Conti, 2009 apud Rezende; Dutra; Rangel, 2017).

A alimentação é um direito humano reconhecido no âmbito mundial 
pela ONU e diversos Pactos, Convenções e Declarações. Todavia, o DHAA 
não se refere apenas à quantidade necessária para uma pessoa não ter fome, 
pois a qualidade do alimento talvez possua um papel ainda mais importante. 
Desenvolver a nutrição básica é colaborar para o bem-estar e manutenção da 
saúde. Diante desse contexto, o direito à alimentação deve abranger conceitos 
como quantidade suficiente, qualidade do alimento, e segurança e acesso digno 
e ininterrupto ao mesmo.  Como visto, a grande dificuldade para a eficácia 
do DHAA não é a quantidade de alimentos propriamente dita, mas sim a 
divisão produtiva desigual entre os países, prejudicando, sobretudo, países em 
desenvolvimento que sofrem com a má distribuição de renda (Cavalcanti; 
Belanda, 2021).

O DHAA, caracterizado como direito fundamental, pode ser compreendido 
também como direito pluridimensional, visto que ele engloba outros temas 



194

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

essenciais, como: qualidade de vida, saúde, direito dos consumidores, dentre 
outras. Nesse contexto, destacam-se as dimensões qualitativas e quantitativas. A 
dimensão qualitativa visa o provimento dos nutrientes apropriados e essenciais 
ao organismo, isto é, uma alimentação saudável, que priorize o consumo de 
alimentos livres de modificações ou mutações genéticas. Tal dimensão prioriza 
o alimento mais natural, pois assim, ele terá mais nutrientes para melhor suprir 
o ser humano (Rezende; Dutra; Rangel, 2017).

Existem diversas formas de má nutrição no mundo. Ao mesmo tempo 
em que existem pessoas privadas de se alimentar, há aquelas que conseguem ter 
acesso a alimentos, mas sem variedade ou qualidade nutricional. Uma parcela 
relevante da sociedade tem suas dietas compostas por alimentos ultraprocessados, 
transgênicos, repletos de agrotóxicos ou/e de qualidade sanitária inapropriada. 
Dessa forma, muitas pessoas acabam restringindo suas dietas àqueles alimentos 
que possuem altos índices de açúcar, sódio e gordura. Em relação à segurança 
dos alimentos, vale ressaltar que o crescente uso de agrotóxicos e sementes 
transgênicas traz inúmeras preocupações quanto à segurança alimentar e 
nutricional dos que os consomem, visto que os resíduos de agrotóxicos nos 
alimentos, tanto in natura quanto processados, podem trazer sérios malefícios à 
saúde (Burity et al, 2010 apud Fontolan; Lima, 2021). 

Ainda acerca da discussão sobre o uso de agrotóxicos, ressalta-se que 
o consumidor ao não possuir o acesso à informação da qualidade e origem dos 
alimentos tem sua liberdade e seu poder de escolha prejudicados. Mesmo que os 
agrotóxicos sejam empregados nas dosagens e períodos corretos, eles precisam 
ser informados ao consumidor. Frisa-se que consumidor não possui obrigação de 
possuir conhecimento técnico para compreender com exatidão as embalagens de 
produtos processados. Inclusive, a “cientifização” dos alimentos tem levado os 
consumidores a escolhas alimentares ruins, justamente pela dificuldade em discernir 
o que é realmente saudável ou não (Teixeira, 2017 apud Fontolan; Lima, 2021).

Uma das desconexões estruturais acerca do conceito de DHAA debatidas 
hodiernamente se refere ao isolamento do direito à alimentação da sua dimensão 
nutricional. A nutrição pode ser entendida como a interface entre o consumo do 
alimento e sua utilização pelo corpo humano. Todavia, nem todos os alimentos 
levam ao bem-estar nutricional. Os alimentos precisam ser produzidos de 
maneira saudável, sustentável, através de processos que disponibilizem dietas 
nutricionalmente diversificadas, ricas e bem inseridas culturalmente, a exemplo 
da produção agroecológica de alimentos (Valente; Suárez-Franco; Córdova, 
[s.d.] apud Valente et al., 2015).

Conforme as sociedades se tornam mais complexas, não só os modos 
de produção dos alimentos, como também as transformações nas práticas 



195

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

alimentares e suas consequências no estado nutricional das populações tornam-
se mais interligadas. Por isso, é imprescindível considerar a dimensão nutricional 
em todas as etapas do sistema alimentar (desde o acesso à sementes, passando 
pelo cultivo, colheita, processamento, comercialização, divulgação e compra, 
até o consumo e a apropriação biológica e cultural dos alimentos em nível 
individual) para que o direito ao bem-estar nutricional e à dignidade humana 
seja plenamente efetivado (Valente; Suárez-Franco; Córdova, [s.d.] apud Valente 
et al., 2015).

Além da dimensão qualitativa, é crucial destacar o debate acerca da 
quantidade de alimentos, e no que concerne à dimensão quantitativa no âmbito 
do DHAA, deve-se observar a questão de fornecimento de alimentos, o qual se 
compreende a partir do ideário de quantidade necessária para o funcionamento 
satisfatório do organismo. Ou seja, o consumo de alimentos deve ser feito em 
quantidades necessárias, com intuito central de atender as obrigações biológicas 
em termos de caloria, para o melhor funcionamento do corpo humano (Rezende; 
Dutra; Rangel, 2017).

O consumo satisfatório de alimentos é fundamental para o alcance do 
bem-estar nutricional. Ademais, os alimentos não devem possuir substâncias 
adversas em graus superiores àqueles estabelecidos por padrões internacionais 
e pela legislação nacional. A alimentação, dentro da conjuntura do DHAA, 
deve englobar valores relacionados à preparação e ao consumo de alimentos. 
Alimentação adequada requer acesso a alimentos saudáveis que tenham como 
características a acessibilidade física e financeira, a variedade, o sabor, a cor, 
assim como aceitabilidade cultural (Barros et al., 2014).

Como mencionado, o acesso ao alimento abrange tanto a questão 
econômica como física. Acessibilidade econômica significa acesso aos recursos 
necessários para o alcance da alimentação adequada, com regularidade durante 
todo o tempo, ou seja, de forma ininterrupta. Por sua vez, a acessibilidade física 
implica que a alimentação tem de ser acessível a todos: crianças, pessoas idosas, 
lactantes, pessoas com problemas de saúde, deficientes físicos, doentes terminais, 
presos, entre outros (Barros et al., 2014).

Outro ponto importante é que a alimentação também deve ser acessível 
a pessoas que moram em áreas de difícil acesso, povos indígenas e outros 
grupos em situação de vulnerabilidade. Nesse cenário, famílias em situação de 
extrema pobreza que não possuem renda regular, sem acesso serviços de saúde, 
assistência e educação, não conseguem obter alimentos nutritivos de maneira 
regular e permanente. Por conseguinte, não há acessibilidade econômica aos 
alimentos, o que resulta no acesso e consumo a quantidades insuficientes de 
alimentos (Barros et al., 2014).



196

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

A acessibilidade econômica é um fator determinante na alimentação e 
nos hábitos alimentares. Se o preço dos alimentos cresce de forma vertiginosa e a 
renda da população não acompanha tal crescimento, as famílias, sobretudo as de 
baixa renda, provavelmente diminuirão a quantidade de alimentos ingeridos. Na 
realidade dessas famílias, que usam grande parte de seu orçamento para a compra 
de alimentos, esses aumentos de preço podem gerar insegurança alimentar entre 
seus membros. Na mesma lógica, se os alimentos com altos índices de açúcar, 
sal e gordura forem significativamente mais baratos e acessíveis do que frutas, 
verduras e alimentos integrais, a tendência é que o consumo desses alimentos 
prejudiciais à saúde cresça, acarretando no aumento de excesso de peso e de 
doenças na sociedade (Barros et al., 2014).

No contexto brasileiro, existe uma relevante parcela da população que não 
possui condições mínimas para suprir às suas necessidades nutricionais diárias. 
Como visto até o momento, quando ocorre crescimento dos preços, aumenta 
a dificuldade de acesso aos alimentos, que se transformam em produtos até 
inalcançáveis para parte da sociedade, de tal forma que a distribuição equilibrada 
e equitativa se torna inviável. Dessa maneira, ainda, quando se une esse cenário 
ilustrado, com a baixa remuneração da população e a concentração da produção 
nas mãos dos grandes latifundiários, o resultado se verifica na observância de 
milhões de brasileiros que não possuem acesso à alimentação minimamente 
necessária para sua sobrevivência, quiçá para uma vida digna (Silva; Caldas, 
2015 apud Hurst, 2021).

Se uma alimentação com qualidade abrange uma variedade de nutrientes 
necessários para o bom funcionamento do organismo e manutenção do corpo 
de forma saudável, a dimensão quantitativa se refere à quantidade de calorias 
e de nutrientes que um corpo precisa para se manter saudável, de modo que 
a escassez de calorias leva à fragilidade corporal, que, por sua vez, propicia o 
desenvolvimento de afecções. Da mesma maneira, a ausência de alguns elementos 
como vitaminas, carboidratos, gorduras, por exemplo, a qual não se compensa 
com o consumo de outros nutrientes, conduz a deficiências que impossibilitarão 
o desenvolvimento do corpo de forma adequada. Em contrapartida, o consumo 
exagerado de qualquer item também configura uma anormalidade, sendo 
necessário que se evite excessos, pois são tão prejudiciais à saúde quanto a falta 
de alimentos (Veloso, 2017 apud Hurst, 2021).

Contudo, é primordial frisar que a falta de acesso a uma alimentação 
adequada advinda da escassez de recursos financeiros insuficientes não está 
vinculada somente ao ponto de vista quantitativo deste direito. Não se trata de 
uma preocupação apenas com o intento de saciar a fome. Evidente que, para 
quem tem fome, a maior preocupação se concentra na quantidade de comida, 



197

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

e quando se está diante de um indivíduo em vulnerabilidade econômica, a 
escolha, via de regra, é por uma alimentação mais barata, e consequentemente 
mais calórica. Esses alimentos que apresentam tais características, geralmente, 
são menos, ou até mesmo, nada saudáveis. Motivo pelo qual a preocupação 
com a vigência do DHAA deve nortear as dimensões quantitativas e qualitativas 
(Hurst, 2021).

É inquestionável que o acesso ao alimento em qualidade e quantidade é 
fundamental para a manutenção da vida digna, todavia, o universo do DHAA 
não se limita a essas duas dimensões. Como característica dos direitos humanos, 
ele abrange também uma dimensão cultural. Dessa forma, abordar acerca 
da alimentação é, diretamente, abordar sobre cultura. Desde o plantio até o 
preparo e o consumo do alimento, existem elementos culturais que precisam 
ser considerados, valorizados e respeitados. O reconhecimento do aspecto 
cultural como dimensão do DHAA contempla e valoriza multiformas culturais 
arraigadas na alimentação em todos os seus aspectos, do cultivo ao consumo 
(Fontolan; Lima, 2021).

Nesse contexto, quando se compreende que a alimentação culturalmente 
adequada é um direito, cresce a luta para que ela não seja considerada apenas 
como monopólio e privilégio para poucos. Por tal razão, o estudo e legitimação 
da dimensão cultural são imprescindíveis para a plena realização do DHAA. 
Não obstante, deve-se reconhecer que o alimento carrega simbologias, tradição, 
costumes e afeto, desde o preparo, seja com uso de instrumentos e uso de práticas 
alimentares modernas, mas também na manutenção e coexistência de práticas 
culturalmente tradicionais (panela de barro, colher de pau, fogão à lenha), na 
maneira que é servido (na panela, na folha de bananeira, em uma porcelana) e 
consumido (sentados à mesa, em pé, na frente da TV ou usando computador ou 
smartphone) (Fontolan; Lima, 2021).

Assegurar a dimensão cultural do DHAA no cultivo do alimento consiste 
em respeitar a Soberania Alimentar e Nutricional do agricultor e de toda a 
comunidade. É possibilitar que os sistemas e saberes locais perdurem. É garantir 
o uso de sementes crioulas. É assegurar o acesso à terra aos povos indígenas, 
quilombolas, e outros grupos tradicionais, de modo que eles possuam terra 
suficiente para desenvolver a produção socioeconômica e cultural. Viabilizar 
a dimensão cultural no consumo é promover condições para que as pessoas 
escolham um alimento de acordo com a sua cultura, e que o preparem e o 
consumam conforme seus costumes (Fontolan; Lima, 2021).

No cenário brasileiro, tratar da dimensão cultural do DHAA é refletir acerca 
das diversas possibilidades existentes, tendo em vista às dimensões continentais 
e a multiculturalidade presente no país. Alimentos e receitas regionais, festas, 



198

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

usos e costumes, são elementos essenciais no que tange a identidade do Brasil 
e integram de forma relevante o DHAA. O acarajé da Bahia, o pato no tucupi 
do Pará, o tutu de feijão de Minas Gerais, são alguns dos diversos exemplos de 
receitas que possuem uma enorme gama de riqueza para o patrimônio cultural e 
regional do país (Siqueira, 2013 apud Fontolan; Lima, 2021).

A valorização cultural dos alimentos e toda sua diversidade é um fator 
de resistência à homogeneização ou padronização alimentar. Tal padronização 
possui como causa o processo de globalização alimentar e a produção industrial 
de alimentos mais acessíveis à grande parte da população, inclusive para a 
parcela da sociedade que possui baixa renda e em vulnerabilidade social. Esses 
alimentos são mais baratos e possuem mais durabilidade de armazenamento do 
que os alimentos in natura, o que, como visto anteriormente, pode representar um 
fator decisório na relação custo-benefício da população. Nesse cenário, o fator 
cultural perde o protagonismo na escolha alimentar (Fontolan; Lima, 2021).

Torna-se basilar ressaltar que muitas famílias de pequenos agricultores, 
agroecológicos e grupos tradicionais seguem lutando em prol da resistência 
cultural dos alimentos e pela valorização da produção artesanal e tradicional, 
ofertando-os em mercados, feiras e outras formas de redes curtas de 
comercialização. Salienta-se que a globalização e a industrialização da produção 
e consumo de alimentos, por si, não são um problema, mas se tornam quando 
se sobrepõem em detrimento aos hábitos locais por interesses exclusivamente 
econômicos. O aspecto cultural da alimentação dentro das particularidades de 
cada comunidade possui identidade, história, valores e tradições imensuráveis e 
não podem ser superados pelo enfoque puramente econômico (Fontolan; Lima, 
2021).

A forma de se alimentar evoluiu com o passar dos anos. A sociedade, a 
família, foi adaptando sua alimentação ao longo do tempo, alterando assim, seus 
costumes e hábitos alimentares. Outro ponto relevante para se enfatizar é que a 
diversidade cultural faz com que cada cultura tenha a sua forma de alimentação, 
fazendo com que não haja somente uma única forma de alimentação, pelo 
contrário, esta dimensão garante e defende a cada cultura a sua forma particular 
de se alimentar, de acordo com suas próprias necessidades alimentares (Rezende; 
Dutra; Rangel, 2017).

É inconteste a existência do caráter cultural e social da alimentação. 
Em diversas culturas, é por meio da alimentação que sucedem várias formas 
de interação e socialização dos indivíduos. Tal constatação comprova que são 
diversos os fatores que integram a cultura e os padrões de comportamento 
alimentar de determinada sociedade ou grupo, tais como diversidade, tradição, 
prazer, hábitos individuais e o ambiente em que as refeições são feitas, sendo 



199

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

perceptível a característica da comensalidade que advém da alimentação e, em 
consonância com ela, a integração das pessoas. Esses fatores só serão atendidos 
caso se analise com cuidado e carinho para a realidade específica de cada grupo 
social, visto que a efetuação do DHAA numa comunidade urbana será diferente 
da comunidade indígena, por exemplo (Rodrigues, 2020).

TRADICIONALIDADES, IDENTIDADES E MEMÓRIAS: PENSAR 
OS HÁBITOS CULTURAIS DOS GRUPOS FORMADORES DA 
SOCIEDADE BRASILEIRA 

A origem do povo brasileiro possui raízes na mestiçagem entre 
colonizadores portugueses que chegaram ao país, e os povos originários. Por 
todo o território brasileiro nota-se a presença de evidências e vestígios que 
criam e reproduzem a identidade cultural do Brasil, como a língua, a escrita, 
os símbolos, os elementos naturais, além dos artefatos. Como visto, a formação 
do povo brasileiro se origina com a miscigenação dos povos indígenas com 
os colonizadores europeus. Todavia, é preciso perceber que a mistura não é 
indiscriminada; por exemplo, durante a construção da nacionalidade, não há a 
noção de miscigenação das três raças que teriam estabelecido a nação brasileira. 
Tal miscigenação acontecia apenas entre os índios e os brancos, o que excluía a 
população negra. Essa mistura era indesejável, pois afinal, tratava-se de pessoas 
em estado de escravidão. Posteriormente, emerge a ideologia do branqueamento, 
que conduziu o estímulo às grandes imigrações europeias (Fiorin, 2009 apud 
Specht; Rocha, 2022).

A população brasileira se caracteriza como um agrupamento de variáveis 
de grande diversidade cultural e religiosa, uma vez que, junto aos povos trazidos 
pelos colonizadores portugueses, desembarcaram as culturas e religiões que 
simbolizam o povo brasileiro e oferecem-lhe identidade. Em outros termos, 
todos os diferentes conhecimentos dos povos que aqui habitavam, acabaram 
por ser incorporados. Na história brasileira, os indígenas, africanos, imigrantes 
e colonizadores portugueses tiveram um papel relevante na construção do 
povo. A mistura de raças tornou o Brasil um país multicultural. As culturas 
locais, comidas típicas e danças tornam o país globalizado, pois são reunidas 
características particulares de vários povos (Specht; Rocha, 2022).

É deveras complexo definir quem é o povo brasileiro. Os brasileiros são 
tantos, tão diversificados e variados, tão múltiplos em suas trajetórias e origens, 
que possivelmente nunca se venha a saber, de fato, quem ele é. Compondo a 
trajetória histórica da sociedade brasileira, pode-se citar o “índio”, comumente 
identificado de maneira genérica e unitária, mas que se compõe por inúmeros 
grupos e tribos com tão vasta diversidade entre si, que a expressão “índio” 



200

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

para os definir, chega a ser ofensiva. Tal diversidade também é encontrada na 
formação da matriz negra e africana, que possui distintas raízes. Os portugueses 
também não eram únicos, pois tinham origem em diversos povos formadores 
da Europa Ibérica, além de influências moura e judaica. Soma-se a isso às 
heranças holandesas e francesas, os espanhóis nas fronteiras e, ao longo dos 
anos, a chegada dos imigrantes das mais diversas origens, talvez não havendo 
outra mistura tão heterogênea em todo planeta (Pereira Filho, 2006).

É possível falar em alguns aspectos de unidade que se formaram ao longo 
da história e que aproximam os indivíduos enquanto brasileiros. Todavia, há de se 
analisar, além da diversidade na formação étnica, as distinções por fatores, como 
os gêneros, as religiões, as classes sociais, as faixas etárias. Dessa forma, talvez 
seja melhor pensar na diversidade e multiplicidade do Brasil e dos brasileiros, que 
é justamente aquilo que configura o povo e a nação, do que se preocupar com a 
afirmação e a preservação de uma identidade nacional, que, possivelmente compõe 
o discurso ideológico do colonizador e das elites para justificar a dominação em 
prol de uma suposta unidade silenciosa (Pereira Filho, 2006).

Salvo todas as contribuições fundamentais à construção da pesquisa e do 
pensamento antropológico, sociológico e historiográfico no Brasil, as principais 
obras e autores de referência, ao se refletir quem são o Brasil e o brasileiro, 
acabam, de certa forma, por nos apresentá-los a partir de seu traço “identitário”, 
mesmo que por uma identidade concebida através da diferença, da miscigenação, 
do ecletismo, da dominação. A identidade nacional, de certa forma, não passa 
de uma “comunidade imaginada”, mas, contudo, não real. A construção de 
padrões unificadores de uma nação estabeleceu também a ideia de uma “unidade 
cultural nacional”, todavia, essa concepção é uma representação simbólica, não 
existe de fato. O sentido de “culturas nacionais” e mesmo o sentido de “nação” 
é imaginário (Hall, 1998 apud Pereira Filho, 2006).

Como visto, o brasileiro é o resultado de um longo processo histórico de 
mestiçagem biológica, realizada durante mais de cinco séculos de contato entre 
os diversos povos que aqui já estavam e os que se firmaram. Todavia, destaca-
se que, mesmo na contemporaneidade, ainda há dificuldades na compreensão 
da formação étnica do povo brasileiro. Existe um erro na perspectiva de 
que alguns são mais brasileiros do que outros, de que sobrenomes ou traços 
fenotípicos podem servir para diferenciar os que são brasileiros daqueles que 
seriam estrangeiros no território nacional, ou mesmo de que, a partir dessa 
miscigenação, tenha se gerado, definitivamente, uma única cultura, mestiça, em 
detrimento da diversidade delas (Marlow, 2021).

O contato inicial entre os povos originários do Brasil, os colonizadores 
portugueses e os africanos, posteriormente somados às levas de imigrantes dos 
séculos XIX e XX, permitiu a miscigenação e o intercâmbio entre diferentes 



201

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

culturas. Se a composição do povo brasileiro resultou da contribuição desses 
diversos grupos identitários que aqui se estabeleceram, não se pode subestimar 
sua diversidade. No que tange a realidade dos imigrantes, por exemplo, é 
necessário compreender que não se pode atribuir aos grupos que se instituíram 
no Brasil, uma linearização nem sobre sua chegada, nem sobre sua condição 
social em terras brasileiras. No contexto brasileiro, por exemplo, não se pode 
colocar no mesmo patamar de igualdade a realidade dos imigrantes europeus e 
asiáticos com a conjuntura vivida pelos negros, que vieram numa condição de 
escravidão (Marlow, 2021).

Já próximo do fim do período da escravidão no Brasil (1888), grandes levas 
de imigrantes chegaram ao Brasil. A chamada “Grande Imigração” trouxe a mão 
de obra para a lavoura cafeeira, substituindo o trabalho do negro escravizado. 
Frisa-se que, junto com os potenciais progressos econômicos que resultariam da 
vinda de imigrantes estrangeiros para o Brasil, havia outro fator determinante para 
incentivar a imigração europeia: a perspectiva de branqueamento da população 
que residia no Brasil e que, diante de sua composição étnica formada portugueses, 
indígenas e negros, estava “demasiadamente miscigenada” (Marlow, 2021).

A supressão do sistema escravocrata, em 1888, leva aos pensadores do 
país uma importante questão: a construção de uma nação e de uma “identidade 
nacional”. O discurso sobre a “identidade nacional brasileira” foi elaborado 
por uma relevante parcela da elite política e intelectual do país, de forma mais 
intensa na primeira metade do XX e influenciada pelas teorias raciais europeias 
e norte-americanas. Tal discurso começa a se estabilizar quando o Brasil deixa de 
ser colônia para se constituir numa nação. Essa construção possuía um desafio, 
que era a nova categoria de “cidadãos” que emergia: os ex-escravizados negros 
(Panta; Pallisser, 2017).

Nessa conjuntura, o negro foi considerado o principal símbolo de atraso e 
degradação do país, ou seja, uma ameaça à configuração da nova sociedade que 
surgia subsequente à escravocrata. A solução para esse empecilho se encontraria 
numa proposta eugenista que tencionava não só o branqueamento nacional (na 
sua forma biológica, por meio da miscigenação), mas também a instauração de 
uma cultura unificada, por meio da hegemonia cultural, em concordância com 
os padrões civilizatórios oriundos da Europa (Panta; Pallisser, 2017).

Buscou-se atrair membros de grupos étnicos-raciais diferentes no segmento 
étnico-racial socialmente dominante, intentando-se a homogeneidade através da 
miscigenação e da assimilação cultural. Em síntese, buscou-se unificar distintas 
identidades presentes na “identidade nacional”, em construção, submetendo-
se ao ideário do branqueamento. O que se aspirou foi o branqueamento físico 
e cultural do povo brasileiro e, ao mesmo tempo, a extinção do contingente 
populacional negro (Panta; Pallisser, 2017).



202

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Apesar do projeto ter sido deixado de lado durante o século XX, a 
ideologia que o norteou foi internalizada pela população brasileira, resultando 
em acentuadas repercussões na atualidade, principalmente no que tange o 
desejo de muitos mestiços de adentrar na identidade branca, considerada, 
historicamente, como superior. Tal problemática atuaria de forma negativa 
para a construção de uma identidade política mobilizadora em defesa da plena 
cidadania da população negra, assim como influenciou sua marginalização, ou 
mesmo exclusão, dos setores mais importantes da vida (Panta; Pallisser, 2017).

O Brasil guiado por suas elites intentava ser um país branco, “civilizado” 
e europeu. Negligenciava mais da metade de sua população, negra, ex-
escrava e indígena. Pretendia industrializar-se, mas vivia a barbárie de uma 
escravidão tardia, um capitalismo subordinado, amparado numa economia 
agroexportadora e intrincada no debate sobre raça, para excluir e negar o caráter 
positivo da miscigenação na identidade brasileira, e, desse modo, prejudicando 
o desenvolvimento da Nação. O final do século XIX e o início do século XX são 
marcados por efervescências sociais. Como visto, a exclusão da população negra 
torna o debate central acerca do destino da Nação e a solução encontrada foi o 
ideário de branqueamento, norteado numa ciência infundada. Posteriormente, 
aspirava-se estabelecer a cordialidade do “homem” brasileiro, como resultado 
da miscigenação, fatores esses que vão servir de alicerce à teoria da democracia 
racial, no início do século XX (Nogueira; Nascimento, 2012).

Pode-se afirmar que a primeira forma de tradição cultural existente 
no Brasil foi a dos índios, primeiros habitantes da Terrae brasilis. A partir 
da chegada dos primeiros colonizadores europeus, novas formas de cultura 
foram inseridas e, em seguida, com a inclusão do africano e seus costumes, 
começaram as diversificações culturais, sendo incorporadas dos demais povos 
imigrantes, principalmente europeus, que, tempos depois, vieram sedimentar a 
multidiversidade cultural brasileira. Como visto, dessa miscigenação surgiram 
especificidades e particularidades culturais heterogêneas. Cada um se reveste em 
uma parte do todo, resultando na formação multicultural brasileira (Pinto, 2020).

Frisa-se, no entanto, que o multiculturalismo não pode reduzir-se a 
um pluralismo sem limites; pelo contrário, deve ser definido como a busca 
de uma comunicação e de uma inclusão parcial entre os conjuntos culturais 
não reconhecidos na formação da cidadania. A dinâmica de uma sociedade 
cultural estrutura-se a partir de um movimento duplo: o da emancipação e o da 
comunicação. Sem o reconhecimento da diversidade das culturas, o projeto de 
recomposição do mundo pode resultar em uma nova forma de universalismo. 
Por outro lado, na ausência dessa tentativa de reconfiguração, a diversidade 
cultural só pode levar a uma guerra entre elas (Munanga, 2015).



203

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Na oposição da globalização neoliberal homogeneizante que quer 
conduzir todos os povos para o mesmo fosso, ocorre simultaneamente em o todo 
o mundo o debate acerca da preservação da diversidade como uma das riquezas 
da humanidade. A questão essencial que se situa em toda parte é como aliar, sem 
conflitos, a liberdade individual com o reconhecimento das diferenças culturais e 
as garantias constitucionais que resguardam essa diferença e essa liberdade. Tal 
questão conduz a uma reflexão complexa que engloba notadamente o político, 
o jurídico e a educação (Munanga, 2015).

Ao se analisar a história, percebe-se que a diversidade cultural é responsável 
pelo desenvolvimento material e cultural da humanidade. Todavia, debater o 
multiculturalismo, mesmo na atualidade, ainda gera muitas discussões entre a 
teoria e a prática. O multiculturalismo é a valorização da diversidade cultural 
que visa acabar com preconceitos e estereótipos construídos historicamente, 
buscando formar uma sociedade baseada no respeito e dignidade do outro com 
suas diferenças. Nesse ínterim, é necessário refletir nas diferenças dentro de suas 
“diferenças”, e o multiculturalismo cria espaço para considerar a complexidade 
e as divergências classificatórias da atualidade (Souza et al., 2021).

A colonização foi a grande responsável pela diversidade de culturas 
espalhadas e vivas no Brasil, dado que foi durante esse período que o processo 
de aculturação sucedeu, em que a cultura europeia de forma explícita impôs os 
seus princípios, costumes e crenças aos povos nativos e aos escravos trazidos ao 
país. Levando em consideração toda a história de conquista do Brasil, desde 
sua colonização até sua independência, é possível compreender a raiz de seu 
multiculturalismo. Lugar este que não abarca somente um grupo de pessoas, 
mas uma diversidade cultural, histórica e política, onde costumes, raças, hábitos 
e valores foram mesclados (Souza et al., 2021).

É inegável que o Brasil é uma nação marcada pela multidiversidade 
cultural. O passado registrado através de crenças, línguas e culturas carrega a 
marca da miscigenação oriunda de povos de etnias tão diferentes. Todavia, a 
origem cultural e identitária advinda de povos com saberes coletivos tão distintos 
atraiu olhares repletos de preconceitos, compreendendo a mestiçagem como um 
aspecto negativo para a sociedade. Assumir o traço híbrido, por longo período, 
foi motivo de repulsas e, em diversos casos, omissão em algumas obras clássicas 
da historiografia brasileira do século XIX e início do século XX (Magalhães; 
Oliveira, 2017).

No período colonial não havia uma ideia de unidade da nação brasileira 
e cada morador detinha uma identidade cultural baseada na sua localidade de 
origem. A partir da interação entre os povos, mesmo que não intencional, gerou-
se uma união de elementos de todas as culturas que ainda se fazem presentes no 
âmbito cultural do século XXI. Por exemplo, a exclusão social de descendentes 



204

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

dos povos que eram escravizados no Brasil Colônia ainda é tema que gera 
diversos debates e controvérsias em todo o país (Jesus; Silva, 2021).

Durante o período colonial brasileiro, os primeiros colonizadores 
portugueses trouxeram consigo a cultura de Portugal e comportavam-se de 
acordo com ela, buscando enriquecimento repentino e a busca por uma vida 
repleta de privilégios, semelhante à da nobreza. Apesar da forte ligação com 
a posse e cultivo da terra, os lusitanos não tinham o costume de trabalhar 
diretamente nas terras e lavouras. Os colonos eram formados dentro de uma 
cultura que os preparava para serem senhores e usufruir dos lucros da atividade 
agrícola (Jesus; Silva, 2021).

Enfatiza-se que a motivação dos europeus em cruzarem o Oceano 
Atlântico e adentrarem numa “ilha distante” não foi a propagação de costumes 
ou imposição cultural. As influências culturais deixadas por eles em suas colônias 
é a consequência do processo de colonização, que imediatamente fez com que 
os colonizadores procurassem outros povos tidos como socialmente inferiores 
para trabalharem em suas terras. Nesse contexto, Portugal foi o país europeu 
que mais influenciou os costumes, tradições e símbolos do Brasil. Em virtude 
do longo período em que o país foi colonizado pelos portugueses, a inserção da 
cultura típica da metrópole para o Brasil foi inevitável (Jesus; Silva, 2021).

Durante o processo de colonização, os portugueses conviveram com 
os índios nativos que já habitavam a região e com os africanos trazidos para 
trabalhar nas lavouras de cana-de-açúcar e na produção de engenho, o que 
resultou em modificações na cultura dos colonizadores. Como visto, o principal 
objetivo dos portugueses na colonização não era proliferar a cultura lusitana. O 
objetivo, claro, era explorar o território para expandir o mercado econômico e 
geopolítico português, sendo a miscigenação cultural uma consequência desse 
processo (Jesus; Silva, 2021).

De maneira geral, a cultura portuguesa foi a responsável pela inserção 
no Brasil Colônia dos grandes movimentos artísticos europeus: renascimento, 
maneirismo, barroco, rococó e neoclassicismo. Mas o principal legado para 
a cultura brasileira foi a língua portuguesa, idioma oficial falado em todo 
território nacional. Já na esfera religiosa, os portugueses deixaram de herança 
o catolicismo e suas tradições, como a criação do calendário religioso, festas 
e procissões. O carnaval, as festas juninas, o fandango, o bumba-meu-boi, as 
cavalhadas, a crença em seres fantásticos como o lobisomem, o bicho-papão, a 
cuca, além de diversas lendas, também possuem grande influência portuguesa. 
Na culinária, vários pratos típicos brasileiros derivaram da adaptação de pratos 
portugueses às condições da colônia (Jesus; Silva, 2021).

Os nativos brasileiros, claro, possuíam costumes e hábitos distintos dos 
colonizadores. Muitas das práticas culturais dos indígenas como o canibalismo, 



205

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

infanticídio neonatal e incesto assustaram os colonos. Essa diferença de cultura 
entre colonizador e colonizado era explícita e causava estranheza em ambas 
as partes. O contato provocou um misto de sentimentos nos povos originários. 
Os portugueses eram respeitados, mas também temidos, odiados e vistos como 
homens dotados de poderes especiais (Jesus; Silva, 2021).

A cultura indígena é diversa e cada etnia possui hábitos próprios e 
várias maneiras de se relacionar com o mundo. Apesar disso, vários grupos 
étnicos compartilham os mesmos modos de vida, rituais e organizações sociais 
semelhantes. A religião indígena, pode-se dizer, é panteísta, o que significa que 
não há somente uma figura associada a um ser criador. Nos rituais religiosos, os 
índios costumam reverenciar nos os seres ancestrais e a natureza. A arte indígena 
é bastante complexa e rica, expressando-se na dança, na música, cerâmica, 
tecelagem e pintura corporal. Em síntese, sua cultura e seus modos de vida são 
marcados pelo respeito a natureza (Batista; Santos, 2021).

A inserção da cultura africana se iniciou no Brasil a partir da chegada 
dos povos escravizados durante o tráfico negreiro. No desembarque, além do 
impacto causado pelo choque cultural, havia também a grande diversidade entre 
os próprios africanos. Tanto as culturas africanas quanto as indígenas foram 
alvos de diversas tentativas de repressão por parte dos colonizadores. Durante o 
período colonial, os escravizados eram obrigados a aprender o idioma português, 
tinham seus nomes substituídos por nomes portugueses e eram forçados a adotar 
a religião oficial da coroa, o catolicismo (Jesus; Silva, 2021).

A contribuição dos povos africanos para a cultura brasileira é enorme e 
se desenrolou ao longo da história do Brasil. Os costumes da África foram 
introduzidos e influenciaram o país em vários segmentos como: música, culinária, 
dança, idioma e religião. Os escravos foram os responsáveis por difundir a umbanda 
e o candomblé. Na culinária, a cultura africana teve influência em diversos pratos 
típicos como vatapá, acarajé e caruru. Já no âmbito musical, a contribuição se deu 
através de diversos ritmos musicais que foram a base para boa parte da música 
popular brasileira, além dos instrumentos, como o berimbau, usado para criar 
o ritmo que acompanha os passos da capoeira, mistura de arte marcial e dança 
criada pelos escravos no Brasil Colonial (Jesus; Silva, 2021).

COMENSALIDADE, CULTURA E HÁBITOS ALIMENTARES 
TRADICIONAIS EM DIÁLOGO: PENSAR A DIMENSÃO 
CULTURAL-SIMBÓLICA DO DIREITO À ALIMENTAÇÃO 

Nas mais diversas sociedades, compreende-se que os alimentos não são 
apenas ingeridos, mas também pensados, ou seja, a comida detém um significado 
simbólico, visto que expressa algo que vai além dos nutrientes que a compõem. 



206

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

A família, por exemplo, não se reproduz apenas biologicamente, nem reproduz 
apenas sua força de trabalho. Ela também se reproduz simbolicamente, e uma 
das dimensões dessa reprodução pode ser percebida pelo modo de comer. No 
plano das representações, o gênero também é construído por meio da percepção 
da comida, quem come o quê, quando, e em quais circunstâncias. Diante 
disso, pode-se atestar que a comida “fala” de família, de homens e de mulheres 
(Woortmann, 2013).

A comida significou uma riqueza para o homem e é capaz de expressar, 
durante sua história, a composição das estruturas sociais desde o momento em 
que o ser humano se distinguiu dos outros animais, ao prepará-la e socializá-la 
e, dessa maneira, dividindo o trabalho para obtê-la. A conjuntura que envolve 
essas divisões, que são sociais, vai desde a forma de obtenção do alimento, 
plantio ou extrativismo, criação ou caça, até sobre quem vai se ocupar do 
plantio e do preparo, incumbências masculinas e femininas, que de certa forma, 
são reproduzidos até atualmente nos cuidados domésticos com alimentação e 
educação nos núcleos familiares (Carvalho; Luz; Prado, 2010).

	 Nos modos tribais coletivos de alimentação, já existia a determinação 
dos gêneros alimentícios que seriam comestíveis e já se determinava uma 
escala de valores entre bons, ruins e sagrados. O processo de organização das 
tribos obedeceu a uma ordem de distribuição de comida, determinando como 
os alimentos seriam consumidos, qual seria cru e qual seria cozido, em que 
momento deveria ser consumido e em qual contexto: comida de cotidiano ou de 
festa. Se a comida era ela mesma uma riqueza, com o passar do tempo foram 
sendo empregados novos instrumentos e novas técnicas que possibilitavam 
acumular excedentes de produção alimentícia. Por conseguinte, ela passou a 
ser objeto de troca, assumindo valores e preços, e expressando, dessa forma, um 
processo de transformação social do alimento (Carvalho; Luz; Prado, 2010).

Estudos que tratam acerca de comidas ganham, de maneira contínua, 
espaço nas mais diferentes ciências, partindo da ideia de que o gosto alimentar 
não é formado unicamente a partir de seus componentes biológicos e nutricionais, 
visto que transcende os tais elementos e constitui-se como aspecto histórico-
cultural, tendo seus padrões alimentares mantidos ou transformados dentro da 
própria dinâmica social dos grupos. Comer é um ato social, não há neutralidade 
nessa ação. Comida é cultura quando escolhida, preparada e consumida, 
portanto, torna-se ingrediente indispensável para a identidade humana e um 
dos instrumentos mais eficazes para exercê-la (Montanari, 2013 apud Caldeira; 
Fava, 2016).

Cabe frisar que a comida se distingue de alimento, apesar de próximas, 
não se confundem. Ambas as noções são socialmente construídas e devem ser 
compreendidas de acordo com sua conjuntura. Quando as pessoas vão num 



207

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

certo tipo de restaurante, eles desejam comer, por exemplo, “comida italiana”, 
“comida japonesa” e não “alimento italiano” ou “alimento japonês”. Ademais, 
a categoria alimento se refere a um “vir a ser”, a algo que poderá possivelmente 
ser consumido, tanto por seres humanos quanto por animais. No plano do 
espaço, o alimento passa da roça, da dispensa ou do supermercado, até a casa 
onde será preparada na cozinha para, posteriormente, na forma de comida, ser 
consumida pela família. Sendo assim, para que o alimento se torne comida, 
ele deve passar por um processo de transformação qualitativo, realizando o 
caminho que percorre a natureza até a cultura, mediado pela via da culinária 
(Woortmann, 2013).

A distinção entre comida e alimento tem muita importância no sistema 
social brasileiro. Em nossa conjuntura, saber comer é algo muito mais refinado 
do que o simples ato de alimentar-se, pois nem tudo que alimenta é bom ou 
socialmente aceitável. Da mesma forma, nem tudo que é alimento é comida. 
Alimento é tudo aquilo que pode ser ingerido para manter o indivíduo vivo, 
comida é tudo que se come com prazer, conforme as regras mais sagradas de 
comunhão e comensalidade. Em outros termos, o alimento representa uma 
grande moldura; já a comida simboliza o quadro, aquilo que foi contemplado 
e escolhido dentre os alimentos, aquilo que deve ser visto e saboreado com os 
olhos e posteriormente com a boca, o nariz, a boa companhia e, enfim, com a 
barriga (Da Matta, 1986).

O alimento é algo universal, amplo, que diz respeito a todos os seres 
humanos, sejam eles amigos, inimigos, pessoas que moram perto ou distante, 
da rua de casa, do céu ou da terra. De outra forma, comida se refere a algo 
costumeiro e sadio, um ato que ajuda a determinar uma identidade, definindo, 
por essa razão, um grupo, classe ou pessoa. Comida não é apenas uma substância 
alimentar, mas é também um estilo, um modo e um jeito de se alimentar. E esse 
jeito de comer estabelece não só aquilo que é ingerido, como também aquele que 
ingere. Nada é mais rico que os diversos significados do verbo comer em suas 
conotações (Da Matta, 1986).

Nesse sentido, compreende-se que existe uma distinção filosófica/cultural 
entre comer e se alimentar. Essa divisão ocorre de maneira bem evidente, visto 
que se alimentar por questões estritamente fisiológicas se tornou um hábito 
ligado à necessidade. A partir do reconhecimento cultural envolvido, o ato 
de comer adquire um novo significado e transcende a ideia de sobrevivência. 
Desde o momento em que o ser humano procura novas formas de preparo e 
combinações de diferentes ingredientes para obter um sabor mais agradável, o 
ato deixa de ser um ato de manutenção da vida e adquire o sentido de uma 
atividade relacionada diretamente ao meio social e cultural, expressando as 
tradições locais através da alimentação (Nascimento; Souza, 2020).



208

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Nesse cenário, destaca-se a importância da comensalidade, termo que 
advém do latim mensa, que significa conviver à mesa, e representa não apenas 
o padrão alimentar ou o que se come, mas, sobretudo, como se come, quando 
se come e com quem se come. Funcionando como uma construção narrativa, a 
comensalidade questiona e, ao mesmo tempo, responde os seguintes elementos: 
o quê, como, onde, quando, por que, para quê e com quem. Como visto, o ato 
de comer já não pode ser limitado aos aspectos biológicos, já que ele estrutura 
e organiza o homem em sociedade. A alimentação expõe a estrutura da vida 
cotidiana, em seu meio mais íntimo até o mais compartilhado. A sociabilidade 
sempre se faz presente na comida partilhada (Oliveira; Prado, 2016).

A comensalidade é um elemento que não se restringe à mesa como item 
de mobiliário, da forma que conhecemos, mas se faz presente onde a comida se 
faz presente, em todas as suas manifestações socioculturais. Dessa forma, pode-
se observar a comensalidade em relações ocorridas mesmo longe da mesa física. 
Há comensalidade onde haja relações sociais com mediação da comida. Dessa 
forma, pode-se encontrar comensais, por exemplo, num bar, num fast food; num 
restaurante repleto de formalidade; à rua ou em qualquer cômodo da casa onde 
se coma; enfim, ela estará precisamente onde estiverem as relações sociais que 
pressupõem a comida como elemento mediador (Oliveira; Prado, 2016).

A comensalidade é compreendida como uma manifestação de um 
sistema alimentar, e sua prática é considerada um dos alicerces dos rituais de 
acolhimento e hospitalidade e um ritual central no sentimento de pertencimento 
e convívio. Trata-se de uma prática que exerce papéis associados à socialização, 
sociabilização e à identidade cultural, tanto em relações de hospitalidade como 
de convivialidade. Suas práticas são diretamente influenciadas por mudanças 
culturais e sociais, revelando aspectos relevantes acerca de um grupo ou 
sociedade (Faltin; Gimenes-Minasse, 2019).

Nesse contexto, pode-se compreender a comensalidade como um momento 
(um recorte temporal e espacial) e uma manifestação de um sistema alimentar. 
Sendo assim, entender como um grupo pratica a comensalidade é analisar uma 
representação de um sistema alimentar. Quando se divide a mesa com outra 
pessoa, a representação do sistema alimentar é expressa através de ações e 
escolhas que caracterizam aquele ser humano, permitindo assim, observar e 
analisar características e valores do grupo ao qual pertence. Essas escolhas estão 
indiretamente presentes no momento da realização da comensalidade (Faltin; 
Gimenes-Minasse, 2019).

A temática da comensalidade, tanto na esfera da hospitalidade quanto 
nos estudos da antropologia e sociologia da alimentação adquire destaque na 
literatura sobretudo por três funções principais na sociedade: a solidariedade 
comunal associada ao conceito de identidade e alteridade; a socialização da 



209

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

moralidade de um grupo e de seu entendimento de mundo; a sociabilidade, que 
permite a instauração de novas relações e o avanço de relações estabelecidas 
criando e reforçando laços mútuos de reciprocidade. Nesse cenário, é possível 
observar algumas funções simbólicas e sociais da comensalidade, e os papéis 
nela desempenhados, com foco para questões associadas à socialização, à 
sociabilidade e à identidade cultural (Danesi, 2011 apud Faltin; Gimenes-
Minasse, 2019).

A alimentação pode ser considerada um tema consolidado nas ciências 
sociais, todavia, estudos crescentes nos últimos tempos revisitam a temática 
trazendo um diálogo com outras áreas, de maneira multi e transdisciplinar, 
tratando do assunto sob diferentes pontos de vista, abordando desde a fome até 
a gastronomia. Nesse ínterim, é necessário salientar que, além do valor nutritivo, 
o ato alimentar resulta também em um valor simbólico. Todos os indivíduos 
conferem significado aos alimentos sem que seja necessário um processo de 
pensamento formal e acadêmico para que isso ocorra. Diante disso, pode-se dizer 
que a principal contribuição das ciências sociais para o estudo da alimentação 
é se dedicar sobre os aspectos simbólicos associados a estas práticas, visando 
desvendar seus significados (Danesi, 2011 apud Faltin; Gimenes-Minasse, 2019).

As manifestações de comensalidade percorrem entre a convivialidade e a 
hospitalidade. Uma refeição pode representar significados distintos dependendo 
de suas circunstâncias e do momento de sua concretização: comer em eventos 
especiais ou cotidianamente, comer em casa ou fora. O aspecto simbólico-ritual 
da comensalidade pode ser observado notadamente no hábito de convidar 
pessoas para jantar num restaurante em determinadas ocasiões especiais ou 
mesmo para jantar em casa, no “almoço de domingo” (Woortmann, 1985 apud 
Faltin; Gimenes-Minasse, 2019).

Como visto, a comensalidade é repleta de significados sociais e culturais, 
simboliza crenças e contribui para criar, firmar e manter laços sociais, 
englobando mais do que somente as necessidades fisiológicas. Quando exercida, 
a comensalidade molda e reestrutura as ligações sociais dos envolvidos na 
partilha do alimento, do espaço e do tempo da refeição. Os impactos ocorridos 
podem seguir uma função ou força horizontal, normalmente relacionada aos 
momentos em que os laços sociais são criados, mantidos ou reforçados, dado 
que a comensalidade possibilita a sensação de inclusão, pertencimento e 
acolhimento para aqueles que comem juntos. Por diversas vezes, é diretamente 
ligada à alegria, festividade, comemoração ou até mesmo à reconciliação das 
partes envolvidas (Boutad, 2011 apud Teixeira et al., 2024).

As práticas de comensalidade relacionadas à hospitalidade estão presentes 
em diferentes culturas e épocas. Todavia, apesar de favorecer a inclusão, a 
comensalidade também gera como consequência a exclusão e distinção social 



210

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

a partir dos direitos e deveres dos comensais presentes à mesa. Trata-se de sua 
função/força vertical, onde o status social, as hierarquias e o status quo são 
restituídas e reforçados através da alimentação. Como exemplo dessa função, 
vale citar a tradição do primeiro pedaço de bolo de aniversário ser destinado 
à pessoa mais querida ou o corte mais nobre de um assado para o patriarca da 
família (Boutad, 2011 apud Teixeira et al., 2024).

O valor cultural dos alimentos se desenvolve a partir da descoberta do fogo 
e do início do processo de cozimento dos alimentos. O fogo possui um papel 
fundamental no debate envolvendo a comida como cultura desde os primórdios 
da humanidade. Cozinhar aumentou o valor da comida e alterou o uso do tempo 
e a vida social. Em relação à descoberta do fogo, há outro fator que merece 
destaque, que é o fato de sua descoberta ter possibilitado aos indivíduos e aos 
grupos se juntarem em torno dele para se aquecer, mas também para preparar 
a comida, distribuí-la e ingeri-la. Dessa forma, propiciou-se o estabelecimento 
de relações de comensalidade que, com o passar do tempo, foram se tornando 
encontros cotidianos e transformando-se em uma atividade socializadora. 
Afinal, ao redor do fogo é possível se aquecer, preparar os alimentos e a comida, 
mas também criar diálogos (Lima; Ferreira Neto; Farias, 2015).

O uso do fogo possibilitou ao ser humano alimentar-se em conjunto, 
inicialmente ao seu redor em áreas externas; depois com a criação do espaço 
social alimentar nos ambientes domésticos; e posteriormente, com a criação de 
espaços externos à residência, como lanchonetes e restaurantes, por exemplo. 
Dessa maneira, a comida, que é o alimento transformado pela cultura, passa 
a deter também a comensalidade, que é uma função agregadora para os seres 
humanos por estabelecer relações de sociabilidade essenciais, visto que possui a 
capacidade de reunir as pessoas em torno da mesa. Quer dizer, enquanto come, 
o grupo possui também a chance de dialogar e trocar experiências do cotidiano 
(Flandrin; Montanari, 1998 apud Lima; Ferreira Neto; Farias, 2015).

A comensalidade possui em seu cerne a premissa básica de unir as pessoas 
em torno do alimento e, através dele, permite-lhes a criação de relações que 
se revestem de questões de reciprocidade em razão da assimetria da relação: 
o hóspede de hoje pode converter-se no anfitrião de amanhã. A reunião entre 
seres humanos e a repetição das ocasiões festivas ou cotidianas cria uma rotina 
de hábitos, que fomenta entre os homens a preocupação com a manutenção dos 
hábitos já praticados. A ritualização de festividades um povo, inclusive, pode ser 
compreendido como um dos fatores para a preservação de suas tradições e de 
seus patrimônios (Guedes; Bastos, 2015).

A comensalidade está associada à transmissão de conhecimentos e 
tradições passadas de gerações antigas às mais novas, e que se faz presente através 
das festividades que valorizam a cultura da comunidade e por meio da reprodução 



211

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

de receitas e agrupamento de pessoas para a produção. A comensalidade atua 
na facilitação da preservação patrimonial, cultural e histórica das comunidades. 
Apesar de necessariamente fisiológico, o ato de comer, jamais e em nenhuma 
cultura, remota, antiga ou atual, fez-se simples ação de cumprimento de obrigação 
vital à preservação do ser humano (Guedes; Bastos, 2015).

A comensalidade pode ser entendida como expressão de cultura, pois 
estabelece a base para a construção de significados de ações e interações sociais 
concretas da experiência de vida que irão sustentar o funcionamento dos modelos 
operativos sociais de indivíduos e instituições. Desta forma, a comensalidade 
está no arcabouço dos sistemas alimentares da cultura de um povo como um 
bem. É crucial compreendê-la como algo construído há milênios de anos, como 
manifestações que testemunham passado, presente e futuro (Silva; Rocha, 2023).

Isto posto, interagir com respeito e valorização da inteligência de povos 
e sociedades tradicionais colabora para a interpretação do mundo através da 
cultura, dos alimentos, da alimentação e da comensalidade. Como ritos de 
passagens presentes na sociedade humanas, nós temos o nascimento, a infância, 
a adolescência, a vida adulta, o casamento, a maternidade e a paternidade e a 
morte. Esses períodos existenciais são marcados por diversos ritos e rituais em 
que a alimentação está presente, isto é, o que comemos integra o repertório de 
como organizamos a nossa vida. São hábitos e práticas coletivas que se formam 
ao longo dos anos por influência de vários fatores baseados na experiência vivida 
de várias gerações e ancestrais (Silva; Rocha, 2023).

A comensalidade é um campo vasto, que transcende o conceito de 
compartilhar o alimento e alcança diversas funções sociais. Ao reunir pessoas 
para comer juntas, gera-se um espaço onde laços culturais e afetivos são 
fortalecidos, possibilitando que as identidades visuais e coletivas se expressem. 
Nesse cenário, a comida ganha novas nuances, pois conecta as pessoas à sua 
história e às suas raízes culturais, os seus saberes e conhecimentos culinários. 
A comensalidade promove, à vista disso, uma troca simbólica onde tradições 
são mantidas e transmitidas, e onde se criam memórias afetivas que percorrem 
gerações (Martins; Bezerra, 2024).

Nesse sentido, pode-se compreender que a comensalidade é uma expressão 
profunda da cultura alimentar, visto que reflete tradições, valores e práticas 
sociais que envolvem a preparação e o consumo de alimentos. Essa relação se 
amplia ao patrimônio alimentar, composto pelos ingredientes, receitas, técnicas 
e rituais transmitidos entre gerações, construindo uma identidade coletiva. 
Dessa forma, a comensalidade não apenas contempla a comida como meio 
de sustento, mas também como um aspecto simbólico que associa indivíduos 
a sua história, geografia e costumes, preservando a cultura de uma sociedade 
(Martins; Bezerra, 2024).



212

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O presente estudo teve como objetivo geral analisar a dimensão cultural 
e simbólica do DHAA, explorando de que forma a comensalidade e o hábitos 
alimentares tradicionais se articulam na construção e efetivação desse direito. 
Intentou-se, assim, transcender a visão restrita da alimentação como mero fator 
biológico e nutricional, reconhecendo-a como expressão de memória, identidade 
e pertencimento cultural. A pesquisa, além disso, buscou refletir sobre o papel 
das práticas alimentares na formação dos vínculos sociais e na preservação das 
tradições, destacando a importância da valorização dos saberes tradicionais para 
o fortalecimento da soberania e da segurança alimentar e nutricional. 

A análise do DHAA revela sua natureza fundamental e pluridimensional, 
consagrada em instrumentos internacionais como o PIDESC e a DUDH. Para 
além da imprescindível dimensão quantitativa, que trata da superação da fome 
através do acesso a calorias suficientes, e da qualitativa, que garante alimentos 
seguros e nutricionalmente adequados, o estudo destacou a dimensão cultural 
como pilar indissociável desse direito. Esta última assegura que a alimentação 
seja culturalmente apropriada, respeitando as tradições, os saberes e os costumes 
alimentares de cada grupo social. A efetividade do DHAA, portanto, está 
intrinsecamente associada à superação de barreiras econômicas e físicas ao 
acesso, mas também à valorização da diversidade alimentar e ao reconhecimento 
de que comer é um ato social e cultural, crucial para a dignidade humana e a 
construção de identidades.

A identidade da sociedade brasileira é fruto de um complexo processo 
histórico de miscigenação. No entanto, compreende-se que a construção dessa 
identidade nacional não foi harmoniosa, mas composta por projetos de poder 
e ideologias excludentes, como o branqueamento, que visava homogeneizar a 
cultura em detrimento da vasta diversidade étnico-cultural. Esta análise permitiu 
compreender que a riqueza do patrimônio cultural brasileiro (expressa em suas 
tradições, ritos e, com destaque, em seus hábitos alimentares) é justamente o 
resultado da resistência e da contribuição singular de grupos marginalizados. 
Reconhecer essa pluralidade e a historicidade dos conflitos que a marcaram 
é essencial para se pensar políticas que efetivamente respeitem e valorizem as 
distintas expressões culturais no âmbito do DHAA.

O terceiro eixo da pesquisa dedicou-se a explorar a comensalidade como 
expressão fundamental da dimensão simbólica-cultural do DHAA. Para além da 
importante distinção entre alimento (substância nutritiva) e comida (construção 
cultural carregada de significados), o estudo evidenciou que o ato de comer 
compartilhado é um mecanismo primordial de socialização, transmissão de 



213

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

tradições e construção de identidades. A comensalidade, ao reunir pessoas em 
torno da refeição, reforça laços de pertencimento, valoriza memórias coletivas e 
estrutura as relações sociais, seja incluindo ou demarcando hierarquias. Dessa 
maneira, compreende-se a alimentação como uma prática cultural basilar para 
a dignidade humana, onde se expressam valores, histórias e o próprio direito de 
cada comunidade de viver e reproduzir seu patrimônio alimentar.

Diante do exposto, evidencia-se que o DHAA ultrapassa o campo 
nutricional e material, englobando dimensões simbólicas, culturais e sociais 
que estruturam a vida em comunidade. A alimentação, compreendida enquanto 
expressão cultural, constitui elemento crucial de identidade e pertencimento, 
sendo o ato de comer um gesto de comunicação e de partilha. Nesse cenário, 
a comensalidade emerge como prática social que reforça vínculos, transmite 
saberes e perpetua tradições. Ao reunir pessoas em torno da mesa, ela reafirma 
valores de solidariedade, hospitalidade e respeito à diversidade, fortalecendo a 
noção de que o direito à alimentação é também o direito de cada povo manter e 
reproduzir seus próprios modos de se alimentar, preservando suas memórias e 
seus patrimônios imateriais. 

Portanto, compreender a comensalidade como dimensão do DHAA 
é reconhecer que o alimento é possuidor de sentidos e histórias que refletem 
as relações humanas e o modo de ser de uma coletividade. Valorizar os 
hábitos alimentares e as práticas culturais relacionadas à comida é condição 
indispensável para promover a dignidade, a inclusão e a soberania alimentar. 
Por isso, a efetivação desse direito requer políticas públicas que valorizem a 
diversidade cultural, e que sejam voltadas à proteção dos saberes tradicionais, 
da agricultura familiar e das práticas de comensalidade. Em síntese, comer 
compartilhado é um ato de humanidade que traduz o encontro entre cultura, 
identidade e justiça social.

REFERÊNCIAS

BARROS, Denise Cavalcante de; SILVA, Denise Oliveira e; SOUZA, Luciene 
Guimarães de; BAIÃO, Mirian Ribeiro. Educação alimentar e nutricional no 
programa bolsa família. Rio de Janeiro: ENSP/EAD. 2014. 

BATISTA, Heloan Patrick da Silva; SANTOS, Lídia Machado dos. Cultura 
indígena: Importância da floresta amazónica para os povos indígenas. ERAS: 
European Review of Artistic Studies, v. 12, n. 3, p. 51-62, 2021. 

BÔAS, Regina Vera Villas; SOARES, Durcelania da Silva. O direito humano 
à alimentação adequada: interdimensionalidade, efetividade, desenvolvimento 
humano e dignidade da pessoa humana. Revista de Direitos Humanos e 
Efetividade, v. 6, n. 2, p. 19-38, 2020. 



214

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

CALDEIRA, Regiane; FAVA, Bruna Mendes. Comida: uma contadora de 
histórias. Seminário Nacional do Centro de Memória-UNICAMP, v. 8, p. 
1-17, 2016. 

CARVALHO, Maria Cláudia da Veiga Soares; LUZ, Madel Therezinha; 
PRADO, Shirley Donizete. Comer, alimentar e nutrir: categorias analíticas 
instrumentais no campo da pesquisa científica. Ciência & Saúde Coletiva, v. 
16, n. 1, p. 155-163, 2010. 

CAVALCANTI, Ana Elizabeth Lapa Wanderley; BELANDA, Douglas. 
Direito Humano à Alimentação Adequada no Brasil (DHAA): a questão da 
segurança alimentar em tempos de sociedade da informação. In: STURZA, 
Janaína Machado; PORTO, Rosane Teresinha Carvalho; RECKZIEGEL, 
Tânia Regina Silva (orgs.). Direitos humanos e políticas públicas: caminhos 
e descaminhos na busca pelos direitos fundamentais sociais. Porto Alegre: 
Editora Fi, 2021, p. 67-78.

DA MATTA, Roberto. O que faz o Brasil, Brasil? Rio de Janeiro: Rocco, 1986. 

FALTIN, Andrea Ortolani; GIMENES-MINASSE, Maria Henriqueta S. Garcia. 
Comensalidade, Hospitalidade e Convivialidade: Um Ensaio Teórico. Revista 
Rosa dos Ventos-Turismo e Hospitalidade, Caxias do Sul, v. 11, n. 3, 2019. 

FONTOLAN, Maria Vitória; LIMA, Romilda De Souza. Direito humano à 
alimentação adequada: uma visão holística. Revista Faz Ciência, v. 23, n. 37, 
p. 79-107, 2021. 

FONTOLAN, Maria Vitoria; LIMA, Romilda de Souza; CAPELLARI, Marta 
Botti. A construção do Direito Humano à Alimentação Adequada. Opinión 
Jurídica, v. 20, n. esp. 43, p. 549-570, 2021.

GUEDES, Aline Soares; BASTOS, Sênia Regina. Comensalidade e tradições 
culturais nas comunidades quilombolas. In: Seminário Nacional de Pesquisa e 
Pós-Graduação em Turismo, Natal, v. 1, p. 1-12, 2015. 

HURST, Tais Lima. Direito à alimentação adequada e necessidades 
alimentares especiais: um estudo das legislações e políticas públicas no Brasil. 
2021. 167f. Dissertação (Mestrado em Direitos Fundamentais e Alteridade) – 
Universidade Católica de Salvador, Salvador, 2021.

JESUS, Jeová Pereira de; SILVA, Gilberto Rineldi da. Diversidade cultural 
brasileira advinda do processo de colonização. Revista Ibero-Americana de 
Humanidades, Ciências e Educação, v. 7, n. 12, p. 890-906, 2021. 

LIMA, Romilda de Souza; FERREIRA NETO, José Ambrósio; FARIAS, 
Rita de Cássia Pereira. Alimentação, comida e cultura: o exercício da 
comensalidade. Demetra: Alimentação, Nutrição & Saúde, Rio de Janeiro, v. 
10, n. 3, p. 507-522, 2015. 

MAGALHÃES, Ana Paula Moreira; OLIVEIRA, Kátia Luzia Soares. 
Historiografias afrobrasileira e miscigenação étnico-racial: novas 
possibilidades. Revista Coletivo SECONBA, v. 1, n. 1, 2017. 



215

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

MARLOW, Sergio Luiz. Ensino de História, identidade nacional e imigração 
estrangeira no Brasil: desafios para uma proposta multicultural. Revista 
Brasileira de História & Ciências Sociais, v. 13, n. 25, p. 420-447, 2021. 

MARTINS, Uiara Maria Oliveira; BEZERRA, José Arimatéa Barros. Reflexões 
sobre a comensalidade na construção do patrimônio alimentar: o caso das 
mulheres de Icapuí-CE. Revista Hospitalidade, v. 21, p. 761-782, 2024. 

MUNANGA, Kabengele. Por que ensinar a história da África e do negro no 
Brasil de hoje? Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, v. 62, p. 20-31, 
2015. 

NASCIMENTO, Giulianna Menezes do; SOUZA, Janaina Nascimento 
Simões de. “Eu Quero Comida Típica”: A Promoção da Gastronomia 
Brasileira nas Redes Sociais. In: 11º Encontro Semintur Jr., Anais..., 
Universidade de Caxias do Sul, Caxias do Sul, 12-13 nov. 2020, p. 40. 

NOGUEIRA, João Carlos; NASCIMENTO, Tânia Tomázia do. Patrimônio 
cultural e cultura afro-brasileira: conflitos e mediações. In: GUEIRA, João 
Carlos; NASCIMENTO, Tânia Tomázia do (orgs.). Patrimônio Cultural, 
Territórios e Identidades. Florianópolis: Atilènde, 2012. 

OLIVEIRA, Ronaldo Gonçalves de; PRADO, Shirley Donizete. A 
comensalidade no filme pai e filha, de Yasujirô Ozu: a aparente simplicidade do 
comer. In: Cinema e Comensalidade [online], 2016. Disponível em: https://
www.cinemaecomensalidade.com.br/media/attachments/2019/01/15/cinema-
e--comensalidade-pai-e-filha.pdf. Acesso em nov. 2025.

ORGANIZAÇÃO das Nações Unidas. Declaração Universal dos Direitos 
Humanos. Adotada e proclamada pela Assembleia Geral das Nações Unidas 
(resolução 217 A III) em 10 de dezembro de 1948. Paris: ONU, 1948. 

PANTA, Mariana; PALLISSER, Nikolas. Identidade nacional brasileira” 
versus “identidade negra”: reflexões sobre branqueamento, racismo e 
construções identitárias. Revista Espaço Acadêmico, v. 17, n. 195, p. 116-127, 
2017. 

PEREIRA FILHO, Gérson; A identidade do Brasil e do brasileiro. Gestão e 
Conhecimento, Poços de Caldas, v. 2, n. 2, p. 1-10, 2006. 

PINTO, Carlos Alberto Schettini. Um resgate às tradições culturais brasileira–
estabelecendo políticas culturais. Revista Fragmentos de Cultura - Revista 
Interdisciplinar de Ciências Humanas, Goiânia, v. 30, n. 1, p. 135-153, 2020. 

REZENDE, Adriana Silva Ferreira de; DUTRA, Damaris Domingos; 
RANGEL, Tauã Lima Verdan. As dimensões do direito humano à 
alimentação adequada na ordem do dia. Múltiplos Acessos, Bom Jesus do 
Itabapoana, v. 2, n. 1, 2017. 

ROCHA, Vera Cristina Scheller dos Santos; SPECHT, Juliana dos Santos. 
Diversidade cultural e a origem do povo brasileiro. Caderno Intersaberes, v. 
11, n. 35, p. 190-205, 2022. 



216

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

RODRIGUES, Cássio Monteiro. Danoninho” vale por um bifinho? O 
desenvolvimento saudável da criança por meio da concretização do direito à 
educação alimentar infantil. Revista de Direito Privado, v. 103, p. 267-297, 
2020. 

SOUZA, Ana Kelly Silva; MACEDO, Maria Emiliane Kamile Correia; 
SILVA, Vitória Souza; CORDEIRO, Ana Raquel Pereira; MOURA, Francisco 
Ercílio. Multiculturalismo e colonialidade na formação brasileira. Brazilian 
Journal of Animal and Environmental Research, v. 4, n. 4, p. 5.249-5.262, 
2021. 

TEIXEIRA, Renan Pedroso; ABREU, Giulia Medina Moya; BASTOS, 
Sênia; FERRO, Rafael Cunha. Comensalidade na produção científica de 
uma instituição de ensino superior brasileira: perspectivas de estudo. Revista 
Hospitalidade, v. 21, p. 812-840, 2024. 

VALENTE, Flávio; MORALES-GONZÁLEZ, Juan Carlos; 
FRANCESCHINI, Thais; BURITI, Valéria. Direito Humano à Alimentação 
e Nutrição Adequadas. In: BEZERRA, Islândia; PEREZ-CASARINO, Julian 
(orgs.). Soberania Alimentar (SOBAL) e Segurança Alimentar e Nutricional 
(SAN) na América Latina e Caribe. Curitiba: Editora UFPR, 2015, p. 69-92.

VIÉGAS, Diego Pereira. Soberania, segurança alimentar e direito humano 
à alimentação adequada: os impactos da agenda neoliberal na política de 
aquisição agrícola na Embrapa – período 2016-2021. 2022. 134f. Dissertação 
(Mestrado em Política Social e Direitos Humanos) – Centro de Ciências 
Sociais e Tecnológicas, Universidade Católica de Pelotas, Pelotas, 2022. 

WOORTMANN, Ellen F. A comida como linguagem. Revista Habitus - 
Revista do Instituto Goiano de Pré-História e Antropologia, Goiânia, v. 11, n. 
1, p. 5-17, 2013.



217

SOBRE OS ORGANIZADORES

Manuel Alves de Sousa Junior
Doutor em educação pela UNISC e Mestre em Bioenergia 
pela UniFTC Salvador (2011), Possui graduação em 
Licenciatura em Ciências Biológicas pela Universidade 
Católica do Salvador (2002), graduação tecnológica 
em Segurança do Trabalho pela UNIASSELVI (2016), 
Graduação em Licenciatura em História pela UNIJORGE 
(2020), MBA em História da Arte pela Estácio (2020), 

Especialização em Confluências Africanas e Afro-brasileiras e as relações étnico-
raciais na educação (2022) e Especialização em Análises Clínicas pela UCSal 
(2004). Atualmente é servidor público federal efetivo como professor do Instituto 
Federal de Educação, Ciência e Tecnologia da Bahia (IFBA) campus Lauro de 
Freitas/BA. Possui experiência na docência do ensino superior no IFBA, e em 
diversas Instituições de Ensino Superior privadas, tendo atuado também na 
docência em de cursos técnicos e outras modalidades, sobretudo no IFBA, além de 
cursos de Formação Inicial e Continuada e cursos de extensão. No IFBA tem plena 
atuação em ensino, pesquisa, extensão e gestão. Possui capítulos de livros, artigos 
publicados em periódicos e também diversas publicações em eventos. Organizador 
principal de 22 livros, sendo 14 deles na área racial, como o “Dicionário racial: 
termos afro-brasileiros e afins - volumes 1 e 2 e autor de quatro livros, sendo três 
na área racial: “História da raça, mestiçagem e branqueamento da população no 
Brasil”, “Como conversar com crianças sobre racismo e diversidade” e “Branco 
com branco, preto com preto: eugenia e branquitude no Brasil”. Membro do Grupo 
de Pesquisa Identidade e Diferença na Educação CNPq/UNISC e do Observatório 
de Educação e Biopolítica - OEBIO. Colunista do portal Soteroprosa. Instagram @
debateracialpolitico. E-mail - manueljunior@ifba.edu.br

Tauã Lima Verdan Rangel 
Estudos Pós-Doutorais desenvolvidos no Programa de 
Pós-Graduação Strictu Sensu em Sociologia Política da 
Universidade Estadual do Norte Fluminense (UENF), 
em 2019-2020 e 2020-2021. Doutor (2015-2018) e Mestre 
(2013-2015) em Ciências Jurídicas e Sociais pelo Programa 
de Pós-Graduação em Sociologia e Direito da Universidade 
Federal Fluminense (UFF). Especialista Lato Sensu em 



218

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Direito, nas seguintes áreas: Direito Constitucional (2019-2020); Direito do 
Consumidor (2019-2020); Direito da Infância, da Juventude e do Idoso (2019-
2020); Direito Administrativo (2016-2018); Direito Ambiental (2016-2018); 
Direito de Família (2016-2018); e Práticas Processuais, Processo Civil, Processo 
Penal e Processo do Trabalho pelo Centro (2014-2015). Especialista Lato Sensu 
em Docência e Gestão do Ensino a Distância (2019-2020) e Gestão Educacional 
e Práticas Pedagógicas (2017-2018). Bacharel em Direito (2007-2011). Integrante 
do Grupo de Pesquisa Direitos Fundamentais e Vice-Líder do Grupo de Pesquisa 
em Pessoas com Deficiência e Inclusão Social/UFF e do Grupo de Pesquisa em 
Política Criminal/UFF. Líder do Grupo de Pesquisa Faces e Interfaces do Direito: 
Sociedade, Cultura e Interdisciplinaridade no Direito, vinculado à Faculdade de 
Direito de Cachoeiro de Itapemirim (FDCI). Editor da Revista do Direito - FDCI 
(ISSN: 2595-5462), vinculada à Faculdade de Direito de Cachoeiro de Itapemirim 
(FDCI). Líder dos Observatórios de Justiça & Conflitos Socioambientais, 
Rurais & Urbanos; Direito, Gênero & Sexualidade; e Direito, Alimentação e 
Segurança Alimentar e Nutricional. Autor, pela Editora Iole, da coleção “Escritos 
Jurídicos” sobre o Projeto de Florença (2023), sobre Acesso à Justiça (2023), 
sobre o Pós-Pandemia (2023), sobre Emergências Sociais (2022), sobre Justiça 
Social (2022), sobre Liberdade Familiar (2022), em tempos de Pandemia (2022), 
sobre Vulnerabilidade (2022), sobre Sexualidade (2021), sobre Direitos Humanos 
(2021), sobre Meio Ambiente (2021), sobre Segurança Alimentar (2021) e em 
Tempos de Covid-19 (2020). Autor, pela Editora Pimenta Cultural, da coleção 
“Direito em Emergência” (v. 1, 2 e 3) (2020, 2021 e 2022). Autor dos livros: 
Segurança Alimentar e Nutricional na Região Sudeste (Editora Bonecker, 2019); 
e Fome: Segurança Alimentar e Nutricional em pauta (Editora Appris, 2018). 
Organizador principal, pela Editora Schreiben, dos livros “Questões raciais: 
educação, perspectivas, diálogos e desafios”, “Relações étnico-raciais: reflexões, 
temas de emergência e educação”, “Educação e abordagens étnico-raciais: 
interdisciplinaridades em diálogo”, “20 anos da Lei n° 10.639/03 e 15 anos da 
Lei n° 11.45/08: avanços, conquistas e desafios” e “Abordagens étnico-raciais: 
necropolítica, raça e interdisciplinaridades”. Correio eletrônico: taua_verdan2@
hotmail.com



219

ÍNDICE REMISSIVO

A
África  21, 31, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 49, 50, 51, 52, 53, 54, 85, 166, 205, 215
Africana  17, 18, 20, 21, 23, 30, 39, 40, 43, 46, 47, 49, 50, 51, 52, 54, 55, 56, 58, 61, 

63, 64, 66, 67, 69, 90, 91, 167, 169, 200, 205
Africanas  8, 16, 18, 19, 21, 40, 43, 44, 45, 46, 49, 50, 51, 52, 56, 57, 58, 91, 97, 

100, 101, 166, 168, 190, 205
Africano  9, 18, 20, 21, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 48, 52, 54, 56, 57, 58, 59, 62, 63, 68, 

88, 167, 168, 202
Africanos  10, 18, 19, 21, 23, 39, 40, 42, 44, 45, 46, 48, 49, 50, 51, 53, 56, 57, 58, 

59, 60, 62, 63, 64, 66, 81, 87, 137, 168, 190, 199, 200, 204, 205
Afro  8, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 25, 33, 53, 55, 56, 59, 61, 62, 65, 82, 83, 91, 

102, 169, 215, 217
Afrocentricidade  7, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 63, 64, 65, 66, 67
Ancestrais  13, 16, 21, 51, 104, 105, 106, 109, 110, 112, 113, 115, 169, 205, 211
Antirracista  10, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 24, 25, 27, 29, 30, 88, 89, 101, 103, 147, 

167, 169, 170, 171, 184

B
Branquitude  5, 6, 8, 21, 22, 25, 31, 37, 93, 101, 217

C
Caboclos  70, 71, 72, 73, 74, 75, 76, 77, 78, 79, 80, 81, 82, 83, 85, 114
Colonial  5, 9, 10, 23, 27, 30, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 47, 50, 51, 52, 70, 72, 79, 82, 

90, 92, 94, 138, 143, 144, 174, 176, 203, 204, 205
Colonização  19, 22, 29, 30, 31, 37, 42, 44, 45, 46, 47, 52, 62, 87, 92, 113, 137, 138, 

203, 204, 214
Colonizadores  9, 44, 45, 46, 50, 70, 100, 190, 199, 200, 202, 204, 205
Comensalidade  189, 191, 199, 207, 208, 209, 210, 211, 212, 213, 214, 215
Comunidade  11, 14, 16, 56, 61, 64, 67, 84, 91, 96, 97, 109, 112, 113, 119, 120, 

121, 122, 123, 124, 125, 126, 127, 129, 130, 131, 132, 135, 137, 139, 140, 
143, 144, 147, 157, 167, 192, 197, 198, 199, 200, 210, 213

Comunidades  7, 34, 46, 49, 71, 107, 109, 111, 113, 120, 121, 123, 125, 132, 133, 
135, 139, 145, 154, 183, 211, 214

Continente  9, 18, 31, 40, 43, 44, 45, 46, 48, 58, 59, 62, 73, 100, 167
Criança  16, 21, 22, 23, 34, 66, 82, 97, 167, 168, 171, 173, 174, 175, 176, 178, 179, 

180, 181, 182, 183, 185, 186, 187, 188, 192, 216
Crianças  9, 15, 16, 17, 19, 20, 22, 23, 24, 31, 91, 96, 166, 167, 168, 169, 170, 171, 173, 

174, 175, 176, 177, 178, 179, 180, 181, 182, 183, 184, 185, 186, 187, 188, 195, 217
Cultura  17, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 27, 29, 30, 31, 32, 43, 56, 57, 60, 61, 63, 65, 

79, 90, 91, 92, 93, 95, 100, 101, 107, 114, 115, 117, 118, 121, 123, 131, 133, 
138, 139, 140, 145, 146, 147, 167, 169, 171, 189, 197, 198, 200, 201, 202, 
203, 204, 205, 206, 207, 210, 211, 212, 213, 214, 215



220

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Culturais  27, 28, 29, 30, 37, 43, 44, 51, 73, 74, 88, 91, 100, 105, 110, 112, 115, 
120, 123, 124, 130, 166, 190, 191, 192, 193, 197, 202, 203, 204, 208, 209, 
211, 212, 213, 214, 215

Cultural  27, 28, 29, 30, 31, 34, 36, 37, 42, 43, 46, 47, 48, 50, 54, 58, 59, 60, 63, 65, 
88, 90, 91, 100, 101, 106, 107, 113, 114, 115, 117, 123, 125, 129, 131, 136, 
137, 145, 146, 169, 183, 189, 190, 191, 193, 195, 197, 198, 199, 200, 201, 
202, 203, 204, 205, 206, 207, 208, 209, 210, 211, 212, 213, 214, 215

Culturas  16, 18, 24, 43, 45, 46, 50, 97, 100, 107, 135, 198, 199, 200, 201, 202, 203, 
205, 209

D
Direito  10, 30, 47, 48, 50, 79, 88, 105, 113, 115, 130, 138, 141, 152, 156, 180, 184, 

189, 190, 191, 192, 193, 194, 195, 196, 197, 212, 213, 215, 216
Direitos  13, 79, 87, 104, 113, 114, 117, 123, 130, 131, 135, 146, 148, 149, 153, 

154, 155, 156, 157, 158, 159, 161, 162, 174, 180, 182, 184, 185, 186, 187, 
188, 192, 197, 210, 214

Diversidade  5, 15, 17, 20, 21, 27, 28, 37, 72, 88, 113, 145, 168, 169, 189, 190, 191, 
193, 198, 199, 200, 201, 202, 203, 205, 212, 213, 217

E
Educação  7, 8, 10, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 22, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 30, 37, 

38, 42, 48, 60, 61, 63, 64, 65, 66, 87, 88, 99, 100, 101, 111, 116, 117, 131, 132, 
136, 147, 149, 163, 167, 169, 170, 171, 172, 184, 195, 203, 206, 216, 217, 218

Ensino  7, 15, 16, 19, 25, 27, 28, 37, 38, 53, 64, 65, 99, 100, 116, 117, 136, 149, 
169, 216, 217

Escola  15, 16, 17, 18, 19, 21, 22, 23, 24, 25, 28, 37, 44, 93, 94, 99, 100, 112, 136, 
167, 169, 179

Escravidão  10, 34, 39, 46, 47, 49, 50, 88, 95, 112, 131, 134, 135, 136, 140, 141, 142, 
145, 151, 152, 173, 174, 175, 176, 177, 178, 183, 185, 186, 188, 199, 201, 202

Escravizados  9, 19, 20, 21, 22, 45, 46, 50, 134, 135, 136, 137, 139, 140, 145, 146, 
175, 201, 204, 205

Étnico  7, 8, 9, 10, 11, 14, 21, 24, 28, 37, 62, 72, 84, 88, 130, 145, 186, 201, 212, 
214, 217, 218

F
Família  11, 20, 21, 51, 89, 97, 122, 123, 124, 126, 137, 138, 143, 152, 168, 176, 

182, 188, 192, 193, 198, 206, 207, 210, 213

H
História  10, 11, 17, 19, 20, 21, 22, 24, 26, 28, 29, 32, 39, 40, 43, 44, 48, 49, 52, 56, 

61, 64, 65, 66, 87, 88, 91, 92, 93, 96, 97, 99, 100, 101, 102, 103, 105, 106, 
110, 112, 113, 114, 115, 116, 117, 120, 121, 125, 131, 132, 135, 136, 137, 
138, 139, 141, 143, 145, 147, 148, 166, 167, 169, 183, 184, 185, 189, 198, 
199, 200, 203, 205, 206, 211, 215

História  8, 11, 19, 22, 25, 28, 38, 42, 52, 53, 72, 84, 99, 101, 102, 103, 104, 105, 
116, 117, 118, 119, 132, 133, 134, 135, 136, 137, 138, 140, 146, 147, 148, 
171, 173, 215, 216, 217



221

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

Humanidade  40, 41, 43, 47, 48, 49, 50, 51, 203, 210, 213

I
Identidade  7, 16, 17, 23, 28, 29, 30, 38, 62, 77, 79, 82, 83, 85, 91, 94, 96, 106, 107, 

108, 115, 117, 130, 131, 132, 137, 141, 147, 155, 166, 167, 169, 170, 171, 
172, 181, 183, 184, 186, 188, 189, 190, 198, 199, 200, 201, 202, 203, 206, 
207, 208, 209, 211, 212, 213, 215

Identidades  19, 23, 26, 27, 29, 33, 81, 84, 100, 104, 105, 106, 107, 108, 110, 112, 
114, 116, 120, 121, 124, 125, 132, 136, 146, 169, 190, 191, 201, 211, 212, 213

Imaginário  16, 22, 42, 43, 51, 53, 69, 71, 75, 93, 95, 96, 99, 108, 117, 128, 130, 
131, 178, 182, 183, 185, 186, 200

Indígena  7, 9, 10, 30, 32, 33, 34, 42, 70, 71, 72, 73, 74, 75, 76, 79, 80, 82, 83, 84, 
85, 90, 109, 113, 117, 169, 176, 199, 202, 205, 213

Indígenas  9, 10, 12, 27, 28, 33, 34, 42, 70, 71, 72, 77, 78, 79, 80, 81, 82, 83, 84, 85, 
87, 89, 90, 96, 100, 104, 169, 190, 195, 197, 199, 201, 204, 205, 213

Indivíduos  5, 6, 16, 48, 51, 82, 94, 107, 113, 125, 131, 174, 181, 191, 192, 198, 
200, 209, 210, 211

Infância  126, 169, 173, 174, 175, 176, 177, 178, 179, 180, 182, 183, 184, 185, 186, 
187, 188, 211

L
Literatura  7, 16, 17, 18, 23, 24, 25, 40, 57, 84, 88, 91, 92, 93, 94, 95, 96, 98, 100, 

101, 102, 117, 167, 169, 170, 171, 172, 191, 208

M
Marielle Franco  7, 148, 149, 150, 151, 152, 153, 154, 155, 157, 158, 159, 160, 162, 164
Memória  7, 19, 21, 22, 29, 32, 37, 39, 57, 79, 82, 87, 88, 91, 92, 93, 94, 97, 98, 99, 

103, 104, 105, 106, 107, 108, 109, 110, 111, 112, 113, 114, 115, 116, 117, 
118, 120, 121, 126, 132, 133, 137, 140, 142, 147, 148, 151, 153, 154, 159, 
166, 169, 189, 212

Memórias  7, 18, 19, 26, 91, 93, 98, 104, 105, 106, 107, 108, 109, 110, 111, 112, 113, 
114, 115, 116, 117, 119, 120, 132, 135, 136, 145, 146, 190, 191, 211, 213

Migração  7, 31, 119, 120, 121, 122, 123, 124, 125, 126, 128, 130, 131, 132
Migrantes  72, 120, 122, 123, 124, 125, 126, 127, 131, 132, 133
Morte  43, 144, 149, 150, 152, 153, 155, 156, 158, 159, 160, 161, 162, 163, 164, 

165, 185, 211
Mulher  9, 43, 47, 82, 88, 89, 90, 95, 97, 102, 148, 152, 154, 155, 156, 162, 163, 

168, 176, 192
Mulheres  9, 11, 12, 23, 41, 44, 82, 87, 88, 89, 90, 91, 92, 93, 95, 96, 97, 100, 101, 

102, 103, 114, 125, 132, 151, 152, 154, 155, 156, 157, 158, 159, 160, 162, 
174, 175, 176, 177, 206, 215

N
Negra  5, 7, 16, 17, 18, 21, 22, 23, 25, 28, 38, 52, 61, 69, 71, 72, 81, 82, 83, 85, 88, 

89, 90, 91, 95, 96, 97, 112, 132, 135, 138, 148, 152, 154, 155, 156, 162, 163, 
166, 167, 168, 169, 170, 171, 172, 173, 174, 175, 176, 177, 178, 179, 180, 
181, 182, 183, 185, 186, 188, 199, 200, 202, 215



222

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: 
REFLEXÕES, TEMAS DE EMERGÊNCIA E EDUCAÇÃO

Negras  5, 9, 13, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 27, 81, 82, 84, 87, 88, 89, 90, 91, 
93, 95, 96, 97, 100, 101, 103, 104, 111, 112, 121, 125, 132, 133, 151, 152, 153, 
154, 155, 156, 158, 159, 160, 162, 164, 166, 167, 168, 169, 170, 171, 173, 174, 
175, 176, 177, 178, 179, 180, 181, 182, 183, 184, 185, 186, 187, 188

Negro  16, 17, 20, 22, 25, 33, 38, 47, 48, 50, 51, 61, 62, 63, 64, 69, 81, 82, 84, 85, 
89, 90, 91, 94, 95, 102, 103, 111, 112, 118, 130, 151, 152, 158, 163, 165, 180, 
182, 183, 185, 188, 201, 215

Negros  9, 10, 12, 16, 17, 18, 21, 22, 23, 24, 48, 49, 50, 51, 54, 71, 72, 78, 81, 83, 
84, 89, 94, 95, 96, 98, 112, 137, 138, 139, 140, 146, 151, 152, 162, 169, 171, 
172, 173, 174, 175, 176, 177, 178, 179, 180, 181, 182, 183, 186, 187, 201

P
Pardos  71, 76, 77, 78, 79, 83, 84, 114
Política  27, 33, 46, 47, 50, 51, 58, 65, 70, 87, 91, 92, 93, 94, 95, 101, 108, 113, 114, 

115, 117, 143, 144, 149, 150, 151, 152, 153, 154, 156, 157, 158, 159, 160, 
161, 162, 163, 164, 169, 201, 202, 203, 216

Políticas  14, 15, 16, 29, 34, 41, 43, 44, 45, 48, 49, 51, 63, 67, 81, 85, 89, 93, 124, 
129, 130, 135, 148, 149, 150, 152, 153, 154, 155, 159, 160, 162, 179, 183, 
184, 185, 186, 187, 189, 190, 193, 212, 213, 214, 215

População  5, 13, 17, 22, 34, 36, 44, 61, 70, 71, 72, 73, 74, 76, 77, 78, 79, 80, 81, 
82, 83, 84, 85, 91, 111, 112, 114, 122, 135, 137, 138, 139, 140, 143, 145, 146, 
170, 177, 178, 182, 183, 185, 190, 196, 198, 199, 201, 202, 217

Q
Quilombolas  7, 119, 120, 121, 122, 123, 125, 133, 139, 141, 143, 144, 145, 197, 

214

R
Raça  8, 16, 28, 39, 41, 72, 76, 79, 84, 85, 95, 121, 147, 151, 152, 158, 159, 161, 

171, 172, 182, 183, 202, 217, 218
Raciais  6, 7, 8, 9, 10, 11, 14, 18, 24, 25, 28, 37, 54, 65, 72, 73, 75, 76, 78, 81, 82, 

84, 88, 90, 92, 145, 169, 180, 181, 184, 185, 201, 217, 218
Racial  9, 10, 16, 21, 23, 26, 28, 29, 50, 51, 57, 70, 71, 72, 73, 77, 78, 80, 81, 83, 85, 

87, 88, 90, 91, 94, 100, 130, 151, 152, 170, 173, 180, 181, 182, 184, 186, 187, 
201, 202, 214, 217

Racismo  6, 8, 10, 16, 18, 22, 23, 24, 25, 28, 29, 30, 33, 34, 37, 42, 45, 50, 51, 53, 
61, 69, 77, 88, 89, 90, 91, 96, 99, 100, 105, 111, 130, 147, 149, 151, 152, 155, 
160, 161, 162, 169, 172, 173, 174, 179, 180, 181, 183, 184, 185, 186, 188, 
215, 217

Relações  5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 14, 24, 25, 28, 37, 45, 50, 51, 53, 84, 88, 94, 96, 100, 
105, 108, 109, 110, 114, 116, 121, 126, 127, 130, 169, 176, 179, 191, 208, 
209, 210, 213, 217

Resistência  5, 7, 22, 27, 29, 30, 33, 36, 37, 62, 65, 82, 83, 88, 90, 97, 99, 100, 104, 
105, 107, 109, 112, 115, 123, 136, 138, 149, 151, 152, 155, 157, 158, 159, 
161, 162, 169, 198, 212

Respeito  16, 62, 64, 75, 82, 110, 111, 113, 114, 130, 136, 143, 159, 167, 190, 193, 
203, 205, 207, 211, 213



223

VOLUME II – REFLEXÕES E TEMAS DE EMERGÊNCIA

S
Saberes  6, 7, 25, 27, 29, 38, 59, 60, 96, 97, 102, 104, 116, 156, 169, 189, 190, 191, 

197, 203, 211, 212, 213
Sociais  7, 10, 11, 13, 16, 17, 31, 42, 43, 44, 53, 73, 74, 75, 88, 89, 91, 94, 100, 103, 

105, 106, 108, 109, 112, 120, 122, 124, 125, 126, 127, 129, 130, 131, 135, 
136, 137, 145, 149, 152, 153, 154, 155, 156, 158, 162, 174, 176, 179, 182, 
183, 184, 185, 186, 189, 190, 191, 193, 200, 202, 205, 206, 208, 209, 211, 
212, 213, 214

Social  5, 6, 11, 14, 15, 16, 22, 25, 27, 29, 37, 43, 47, 50, 51, 58, 59, 60, 61, 62, 67, 
70, 75, 77, 81, 84, 85, 89, 92, 93, 95, 96, 100, 102, 104, 107, 112, 115, 117, 
119, 121, 122, 123, 124, 125, 126, 127, 128, 129, 130, 132, 134, 135, 136, 
137, 139, 147, 153, 154, 155, 161, 174, 177, 179, 180, 181, 182, 183, 186, 
187, 190, 191, 193, 198, 199, 201, 203, 206, 207, 209, 210, 212, 213

Sociedade  5, 7, 9, 10, 11, 13, 14, 15, 16, 18, 21, 22, 23, 24, 26, 27, 28, 31, 37, 65, 
69, 70, 79, 84, 89, 90, 94, 99, 100, 112, 115, 117, 121, 126, 127, 129, 130, 
145, 151, 154, 155, 158, 163, 164, 174, 175, 177, 178, 179, 180, 181, 183, 
185, 186, 187, 190, 191, 193, 194, 196, 198, 199, 201, 202, 203, 208, 211, 
212, 214

T
Tradições  57, 66, 107, 110, 189, 190, 191, 192, 198, 204, 207, 210, 211, 212, 213, 

214, 215

V
Violência  9, 16, 28, 29, 39, 40, 47, 87, 88, 91, 96, 98, 134, 138, 145, 148, 151, 153, 

155, 156, 158, 159, 160, 161, 162, 163, 176, 179, 184, 186, 187




